




Commento alla
ÉTRENNE 2026

«TOUT CE QU’IL VOUS DIRA, FAITES-LE.»
Croyants, libres pour servir

P. Fabio Attard
Recteur Majeur de la Congrégation Salésienne

11e successeur de Don Bosco

SOCIETÀ DI SAN FRANCESCO DI SALES
Sede Centrale Salesiana

Via Marsala, 42 - 00185 Roma



Commentaire de ÉTRENNE 2026  
«TOUT CE QU’IL VOUS DIRA, FAITES-LE.» Croyants, libres pour servir 
P. Fabio Attard
Recteur Majeur de la Congrégation Salésienne
11e successeur de Don Bosco

Progetto Grafico  |  Settore Comunicazione Sociale - Pierluigi Lanotte 
Foto |  Renato Ricci | renx94@gmail.com
Stampa |  
Traduzione | Carava PLACIDE

Sede Centrale Salesiana
Via Marsala, 42 – 00185 Roma

Edizione - Dicembre 2025
Uso Interno



5

INDICE
ÉTRENNE 2026
«TOUT CE QU’IL VOUS DIRA, FAITES-LE.»
Croyants, libres pour servir

Introduction 					     8
a. 	Le premier signe de Jésus est un « portail d’entrée » 		  14
b. 	L’irruption définitive de Dieu dans l’Histoire			   16
c.	 Jésus inaugure une relation d’amour, une alliance 
	 de bonté et d’abondance 					     17

1. REGARDER - Accueillir les signes des temps			   19
a. 	Marie n’était pas une invitée « neutre »	 			   20
b. 	Les défis et les difficultés doivent être reconnus et affrontés, 
	 et non mis de côté					     22
c.	 L’histoire est l’écrin qui révèle l’action de Dieu	 		  23
d.	 Invitation à la réflexion					     27

2. ÉCOUTER - Enracinés dans la foi en Christ	 		  29
a. 	Les événements doivent être lus et vécus à la lumière du Christ	 30
b. 	La volonté de Dieu émerge des événements que nous vivons	 32
c. 	 Un processus nourri et éclairé par la Parole			   33
d. 	Invitation à la réflexion					     37



6

3. CHOISIR - Vivre l’appel avec liberté	 39
a. 	 Une écoute libre en toute confiance	 40
b. 	 Chaque action n’a de sens – logos – que dans et à partir de 
	 la Parole   – Logos	 42
c. 	 Le danger d’une foi qui s’adapte à la culture dominante	 43
d. 	 Invitation à la réflexion 	 47

AGIR - Servir avec une générosité totale	 49
a. 	 Servir librement parce que nous sommes enracinés en Christ	 50
b. 	 Coopérateurs dans le projet de Dieu pour les jeunes	 52
c. 	 L’audace de la foi	 55
d. 	 Invitation à la réflexion	 59

5. 150 ans – Salésiens Coopérateurs : le rêve prophétique 
	 de Don Bosco continue	 62

6. Quelques propositions pastorales	 71
1. 	« Tout ce qu’il vous dira, faites-le » : vers une pédagogie 
	 de l’écoute personnelle	 71
2. 	Marie à Cana : éducatrice de la liberté authentique	 72
3. 	L’art de lire les signes des temps avec les jeunes	 72
4. 	Choisir : la liberté chrétienne comme réponse vocationnelle	 73
5. 	Le 150ème anniversaire des Salésiens Coopérateurs : 
	 un modèle pour aujourd’hui	 74
Conclusion	 75



77

COMMENTAIRE  
de ÉTRENNE 2026
Bien chers Confrères,
Filles de Marie Auxiliatrice,
Tous les Membres de la Famille 
Salésienne,
Jeunes,

Chaque année, le rendez-vous avec 
l’ÉTRENNE offre l’occasion à tous les 
Groupes de la Famille Salésienne de 
se réunir autour d’un thème particulier, 
de partager et de vivre des moments 
forts de prière et de réflexion, d’écoute 
et de fraternité. C’est un souhait et 
une espérance que chaque Groupe – 
et chaque personne qui en fait partie 
– puisse trouver une nourriture pour 
le chemin, un soutien pour sa propre 
expérience éducative, pastorale et 
personnelle. 



8

L’ÉTRENNE qui nous a accompagnés l’année dernière, construite 
autour du thème jubilaire de l’espérance, nous a offert à tous 
l’occasion de considérer le mystère du Christ comme source de 
lumière qui nous aide à contempler les merveilles de Dieu dans 
le moment présent. Nous avons vécu des moments qui nous 
ont fortifiés dans la foi en ce que le Seigneur doit encore nous 
révéler, et nous avons perçu l’espérance comme force du « déjà » 
et comme courage du « pas encore ». Nous avons également 
contemplé comment, pour Don Bosco, la force de l’espérance 
l’a aidé et soutenu dans son cheminement de découverte et de 
mise en pratique du projet de Dieu.

Il y a 150 ans, l’espérance était le moteur du cœur pastoral de 
Don Bosco, un cœur capable de lire les signes des temps et de 
regarder le monde, soutenu par la foi en Dieu. La commémoration 
du cent cinquantième anniversaire de la première Expédition 
Missionnaire Salésienne n’a pas vocation à être une célébration 
limitée à un moment chronologique. En nous souvenant de ce 
moment historique, nous avons contemplé comment l’Esprit de 
Dieu a trouvé en Don Bosco un cœur ouvert et disponible. La 
réponse de Don Bosco a été une réponse qui a su dépasser une 
vision étroite et autoréférentielle de la vie.

Don Bosco vivait à Turin, mais son cœur et son esprit habitaient 
le monde entier. Son espérance était fondée sur la certitude 

INTRODUCTION



9

qu’une fois le projet de Dieu découvert, il n’y a pas d’autre 
chemin que de suivre sa volonté jusqu’au bout. En contemplant 
la vertu théologale de l’espérance qui animait sa vie, nous 
pouvons entrevoir ce que ses premiers disciples ressentaient 
déjà et commentèrent plus tard : Don Bosco un homme de foi, 
Don Bosco un croyant, « Don Bosco avec Dieu ».

Cette année, je voudrais proposer comme Étrenne le thème de 
la foi. Ce thème est apparu progressivement mais clairement 
lorsque, au début du mois de juin 2025, les différents Groupes de 
la Famille Salésienne se sont réunis pour la Consulte Mondiale. 
Les réflexions partagées ont indiqué le thème de la foi : non 
seulement comme une continuation naturelle de l’espérance 
mais comme son « fondement ». Si la force de l’espérance se 
fonde sur la foi, une vie vraiment pleine d’espérance ramène 
à une relation de foi plus profonde et plus authentique avec 
Jésus, le Fils du Père, fait homme pour nous et qui continue d’être 
présent au milieu de nous avec la force de l’Esprit. Ce sera donc 
comme un pèlerinage dans la foi de toute la Famille Salésienne 
: ensemble pour nous renouveler, ensemble pour vivre dans le 
monde comme chrétiens (et « salésiens »).

Dans sa première Encyclique Lumen fidei,1 le Pape François 
avance des idées très pertinentes à cet égard. Tout d’abord, 
comme introduction générale au thème de la foi, il nous invite à 

1 Pape François, Lettre Encyclique Lumen fidei [La Lumière de la Foi] (2013).



10

corriger notre regard : ne pas considérer la foi comme quelque 
chose de théologiquement éloigné, mais comme « une lumière 
à découvrir ». Croire, vivre de la foi signifie vouloir marcher 
dans la lumière. La foi est donc le fondement que nous avons 
et le chemin que nous entreprenons parce que nous voulons 
vraiment vivre la vie d’une manière belle et saine. Embrasser 
la foi exprime ce désir profond de vivre dans la lumière, en 
refusant de vivre dans l’obscurité, le vide, l’insignifiance. Le Pape 
François écrit que nous voulons suivre cet appel à « récupérer le 
caractère particulier de lumière de la foi, parce que, lorsque sa 
flamme s’éteint, toutes les autres lumières finissent par perdre 
leur vigueur. La lumière de la foi possède, en effet, un caractère 
singulier, étant capable d’éclairer toute l’existence de l’homme. » 
(n. 4)

Cette première invitation nous interpelle directement lorsque 
nous reconnaissons que notre mission est d’éduquer à la foi 
et dans la foi. Le défi qui surgit immédiatement est très clair : 
comment pouvons-nous le faire si cette source de lumière en moi 
s’éteint ? Comment rester serein quand on réalise qu’éteindre la 
lumière de notre cœur revient finalement à laisser les jeunes et 
tous ceux que nous accompagnons dans les ténèbres les plus 
épaisses ?

De plus, cette lumière possède certaines caractéristiques qui 
méritent d’être soulignées. Ces caractéristiques se présentent 



11

comme un soutien nécessaire dans les moments difficiles et 
éprouvants du chemin de la foi.

Tout d’abord, en raison de sa puissance, la lumière de la foi « ne 
peut provenir de nous-mêmes, elle doit venir d’une source plus 
originaire  ; elle doit venir, en définitive, de Dieu.  » (n. 4) Il ne 
s’agit pas vraiment d’offrir des choses humaines, intelligentes et 
professionnelles, mais bien plus encore. Dès lors, cette lumière 
n’est pas la nôtre, elle nous est accordée.

Il y a un deuxième aspect, fruit de cette extraordinaire gratuité 
divine  ; et le Pape François le décrit en des termes à la fois 
profonds et tendres : « La foi naît de la rencontre avec le Dieu 
vivant, qui nous appelle et nous révèle son amour, un amour 
qui nous précède et sur lequel nous pouvons nous appuyer pour 
être solides et construire notre vie. » La foi n’est pas un produit. 
Elle naît non pas tant « de la rencontre avec Dieu », mais plutôt 
« dans la rencontre avec Dieu ». Une rencontre qui doit être 
vécue comme une expression de liberté totale et comme source 
inépuisable qui nous nourrit de sa lumière.

Cette brève introduction jette déjà les bases nécessaires pour 
inscrire le thème de la foi dans une dynamique relationnelle. 
Une dynamique qui est typique de notre charisme salésien. 
L’expérience de la foi dans la rencontre avec Jésus, Fils de Dieu, 
apparaît comme l’épine dorsale de nos actions par la puissance 
de son Esprit. À travers cette énergie trinitaire, nous sommes 



12

les premiers bénéficiaires de ce don qui donne forme et sens à 
tout ce que nous sommes, et par conséquent à tout ce que nous 
faisons et proposons pour le salut des jeunes.

« TOUT CE QU’IL VOUS DIRA, FAITES-LE »
Croyants, libres pour servir

Laissons-nous guider, cette année, par une phrase de l’Évangile 
de Jean prononcée par Marie au tout début de cet Évangile 
même. Dans ce qui devait être une belle fête de mariage, une 
difficulté survient : il n’y a plus de vin. Face à un possible échec 
de la fête, Marie réagit du fond du cœur : il faut intervenir. Et 
ce que Marie fait, c’est simplement présenter la situation réelle 
à Jésus. Mais son heure, celle de Jésus, n’est pas encore venue. 
Marie, la mère attentive, avec une grande sérénité, invite les 
serviteurs à écouter simplement ce que Jésus leur dira quand « 
son heure » sera venue. 

Cette année, je vous propose de répondre à l’invitation de Marie, 
avec la même disponibilité et la même liberté que celle que nous 
voyons chez les serviteurs. Nous aussi, membres des différents 
Groupes de la Famille Salésienne, nous devons nous rappeler 
la vérité de notre choix et de notre identité : nous sommes des 
serviteurs, seulement des serviteurs. Et Marie nous dit aussi 
aujourd’hui : « Tout ce qu’il vous dira, faites-le. » Quoi que Jésus 
nous dise, il nous suffit de l’accueillir, de l’assumer et de le vivre, 
sans si et sans mais.



13

Je vous invite tous, chers frères et sœurs, après avoir fait 
l’expérience de la force de l’espérance, de cette « espérance qui 
ne déçoit pas », à laisser les paroles de Marie toucher nos cœurs, 
et à prêter notre regard et notre écoute à Jésus, à ce qu’il nous 
dira, dans la conscience et la joie d’être des serviteurs.

Laissons-nous soutenir par la même foi en remplissant les 
jarres à ras bord, et en apportant l’eau transformée en vin aux 
réalités quotidiennes que nous vivons et partageons avec tous. 
Puisque beaucoup d’entre nous se trouvent en première ligne 
dans des situations difficiles et des situations critiques, nous 
reconnaissons le risque d’une foi faible, parfois même absente, 
avec les conséquences dramatiques que nous constatons alors, 
d’un manque de partage du « vin » de la bonté, de l’empathie et 
de l’amour.

Évangile selon saint Jean 2,1-11
1 Le troisième jour, il y eut un mariage à Cana de Galilée. La mère 
de Jésus était là. 2 Jésus aussi avait été invité au mariage avec ses 
disciples. 3 Or, on manqua de vin. La mère de Jésus lui dit : « Ils n’ont 
pas de vin.  » 4 Jésus lui répond  : «  Femme, que me veux-tu  ? Mon 
heure n’est pas encore venue. » 5 Sa mère dit à ceux qui servaient  : 
« Tout ce qu’il vous dira, faites-le. » 6 Or, il y avait là six jarres de pierre 
pour les purifications rituelles des Juifs  ; chacune contenait deux à 



14

trois mesures, (c’est-à-dire environ cent litres). 7 Jésus dit à ceux qui 
servaient : « Remplissez d’eau les jarres. » Et ils les remplirent jusqu’au 
bord. 8 Il leur dit  : «  Maintenant, puisez, et portez-en au maître du 
repas. » Ils lui en portèrent. 9 Et celui-ci goûta l’eau changée en vin. 
Il ne savait pas d’où venait ce vin, mais ceux qui servaient le savaient 
bien, eux qui avaient puisé l’eau. Alors le maître du repas appelle le 
marié 10 et lui dit  : « Tout le monde sert le bon vin en premier et, 
lorsque les gens ont bien bu, on apporte le moins bon. Mais toi, tu as 
gardé le bon vin jusqu’à maintenant. » 11 Tel fut le commencement des 
signes que Jésus accomplit. C’était à Cana de Galilée. Il manifesta sa 
gloire, et ses disciples crurent en lui.

Entrons dans le vif du passage qui a inspiré le titre de l’ÉTRENNE, 
avec la méditation sur le premier « signe » que Jésus accomplit 
à Cana de Galilée, tel que le raconte Jean (2,1-11). 

Trois brèves réflexions introductives nous offrent la clé 
« herméneutique » qui rend le passage significatif pour notre 
expérience personnelle et communautaire.

a. Le premier signe de Jésus est un « portail d’entrée »
Lors d’une de ses audiences, le Pape François commente ce 
passage à l’aide d’une image très concrète. Il dit que le premier 
signe de Jésus est « une sorte de «portail d’entrée», dans lequel 
sont inscrits des mots et expressions qui éclairent le mystère 



15

tout entier du Christ et ouvrent le cœur des disciples à la foi.»2 
Le premier signe de Jésus n’est pas un spectacle à admirer, mais 
plutôt une invitation adressée au cœur de chaque croyant. Elle 
appelle à des attitudes qui assurent l’accueil de la proposition de 
foi en Lui, comme évoqué à la fin du passage : « et ses disciples 
crurent en lui » (v. 11). Ce premier signe à Cana va d’emblée au 
cœur du message de Jésus : l’invitation à miser notre vie sur sa 
parole. « Cana » est – aujourd’hui – la maison où nous vivons, 
le travail où nous vivons notre mission, le groupe de jeunes, les 
enseignants, les parents que nous accompagnons. Nous sommes 
les serviteurs et les disciples des diverses expériences concrètes 
et quotidiennes.

Et comme à Cana, Marie continue aujourd’hui encore à avoir une 
mission fondamentale et fondatrice dans ce processus. C’est elle 
qui, en marchant avec nous, nous invite à faire le pas de la foi, 
une foi librement assumée pour être d’authentiques serviteurs. 
Et ce même processus, fait de foi,  de liberté et  de service, est le 
même que celui que Don Bosco a vécu tout au long de sa vie. 
Même Don Bosco, dès le rêve des 9 ans, reconnaît Marie comme 
Mère et Maîtresse de vie qui l’a soutenu dans sa foi, qui lui a 
donné le courage d’être un serviteur gratuit pour les jeunes dans 
le domaine qu’elle lui a indiqué.

2 Pape François, Audience générale, 8 juin 2016 : https://www.vatican.va/content/
francesco/it/audiences/2016/documents/papa-francesco_20160608_udienza-
generale.html 



16

b. L’irruption définitive de Dieu dans l’Histoire
Le Pape Benoît XVI propose un deuxième point de réflexion, 
à partir des paroles qui introduisent ce premier signe : « Le 
troisième jour, il y eut un mariage à Cana de Galilée. » (v.1)

Dans son livre Jésus de Nazareth, le Pape Benoît XVI dit que 
nous sommes ici au cœur du mystère de Dieu qui se manifeste. 
L’indication de l’heure est un symbole de toute l’action de Dieu 
dans l’histoire. Le « troisième jour » communique l’anticipation 
de l’accomplissement de l’histoire du salut qui advient dans la 
résurrection du Christ, le troisième jour. Nous assistons en ce 
moment précis, dit le Pape, « à l’irruption définitive de Dieu sur 
la terre ».3 Cana est un lieu qui contient de manière humble et 
cachée l’accomplissement du projet de l’amour de Dieu pour 
l’humanité. Cana est tout lieu où nous sommes envoyés, en tant 
qu’espace où Dieu continue de se rendre présent à travers ceux 
qui écoutent sa parole, la croient et la vivent.

Cette réflexion a une portée vraiment significative pour nous. 
Si « Cana » est chaque lieu où nous vivons, alors nous sommes 
ceux que le Seigneur appelle à être signes et porteurs de son 
amour pour les jeunes, pour l’humanité. Certes, « l’irruption de 
Dieu sur la terre » ne dépend pas de nous, mais il nous est donné 

3	 Joseph Ratzinger-BenoÎt XVI, Jésus de Nazareth, Libreria Editrice Vaticana, Cité du 
Vatican, 2007, p. 292.



17

la possibilité de la faciliter comme un don librement reçu et 
librement accueilli. Chaque action que nous vivons de manière 
généreuse participe à ce projet de Dieu... mais même notre 
résistance ou notre rejet risque de priver les autres de ce « bon 
vin ».

c. Jésus inaugure une relation d’amour, une alliance 
de bonté et d’abondance
Un troisième point introductif, également tiré du Pape Benoît 
XVI : l’ambiance de la fête des noces est la dimension la plus 
appropriée qui caractérise la relation de Dieu avec toute 
l’humanité, l’alliance nuptiale par excellence.4

Nous nous rendons vraiment, compte que Jésus ne vient pas 
simplement nous délivrer un message. À travers ce premier 
signe, ce que Jésus s’apprête à inaugurer, c’est une relation d’amour, 
une alliance de bonté et d’abondance. Jésus nous invite à entrer 
dans une relation vivante et vivifiante. Avec lui, nous habitons un 
espace sacré où, tout d’abord, nous découvrons que nous sommes 
aimés. Dans cette relation d’amour, nous sommes positivement 
mis au défi et encouragés à le suivre.

Reconnaissant que nous sommes toujours à la recherche de ce 
« bon vin » qui ne manque jamais, il n’y a qu’un seul chemin à 

4	 Ibidem.



18

suivre, celui indiqué par Marie : « Tout ce qu’il vous dira, faites-
le ». Les noces, d’une part, inaugurent une réalité nouvelle et, 
d’autre part, scellent l’alliance nouvelle et éternelle.

Nous pouvons dire que l’expérience de Cana est un véritable « sein 
maternel » dans lequel la fidélité de Dieu vient à notre rencontre, 
complétant et portant à son achèvement la recherche d’amour par 
l’homme. Cela signifie que lorsque le moment est venu, on répond 
à la proposition de Jésus en obéissant (ob-audire), à l’écoute de 
la foi vécue fidèlement.

Le banquet devient ainsi l’autel qui distribue abondamment le vin 
nouveau de la Parole. Une distribution généreuse, fruit d’une foi 
vécue dans la liberté. À l’invitation de Marie, cette vie éclairée 
par la Parole de Jésus est vécue sous forme de service pour le 
bien de tous, avec une pleine disponibilité du cœur.

À la lumière du texte des noces de Cana, l’ÉTRENNE 2026 
nous soumet divers défis. Je suis convaincu que l’appel lancé à 
chaque Groupe de la Famille Salésienne pour vivre son propre 
charisme trouve dans ce passage de l’Évangile d’autres stimuli 
à vivre en faveur des jeunes et de tous ceux qui partagent la 
mission salésienne. Non seulement cela, mais aussi pour servir 
de nombreuses personnes dans différentes parties du monde à 
qui le Seigneur demande d’apporter le vin de l’espérance, la joie 
de la communion.



re
ga

rd
er



20

1. REGARDER - Accueillir les signes des temps
Un premier appel que je vous invite à accueillir et à méditer 
concerne l’attitude de Marie : la femme attentive à ce qui se passait 
autour d’elle. L’Évangile nous dit simplement que « Le troisième 
jour, il y eut un mariage à Cana de Galilée. La mère de Jésus était 
là. » (v.1) L’Évangile ne donne pas d’autres informations. Mais 
lorsque nous écoutons ces quelques paroles et que nous les 
relions à sa réaction, nous commençons à entrevoir certains 
éléments significatifs du cœur de Marie.

a. Marie n’était pas une invitée « neutre »
La présence de Marie était une présence attentive et s’intéressant 
à tout ce qui se passait autour d’elle. Au sens figuré mais 
significatif, on peut dire que Marie a accueilli avec enthousiasme 
le temps et l’histoire de ceux qui l’avaient voulue comme invitée à 
leur mariage. Marie pouvait tranquillement se sentir comme une 
personne qui n’avait pas à intervenir, même si elle pressentait la 
triste conséquence du manque de vin. Pourtant, elle a choisi de 
ne pas rester indifférente. 

Voici un premier aspect sur lequel nous sommes appelés, en 
tant que disciples de Jésus, à nous poser la question suivante : 
dans quelle mesure nous sentons-nous interpellés par rapport 
aux événements de l’histoire que nous vivons et dans les lieux 



21

que nous habitons ? Quelle position adoptons-nous alors que 
nous pouvons aussi choisir de rester à distance parce que pour 
certaines choses, « ce n’est pas à moi de », « ce n’est pas de ma 
responsabilité » ? À la lumière de ce que Marie a fait, face aux 
défis qui nous entourent, nous nous sentons profondément et 
personnellement interpellés. Dans une culture de l’anonymat 
et de l’indifférence, nous reconnaissons que nous risquons nous 
aussi de vivre des choix sous la bannière du «  politiquement 
correct » !

Accueillir le temps et l’histoire comme attitude existentielle 
implique certaines exigences que nous ne pouvons saisir et 
assumer qu’à la lumière de la foi au Christ.

Dans le domaine éducatif et pastoral, ce choix de Marie 
nous rappelle avec force et douceur de ne pas tomber dans 
l’indifférence qui non seulement justifie les choses, mais les 
encourage aussi passivement et indirectement. Combien de fois 
ne voyons-nous pas même des personnes dites « d’Église » se 
replier sur leur propre bien-être, face au sort des réfugiés, des 
pauvres et des personnes vulnérables, les considérant comme 
une nuisance et un déchet ?

re
ga

rd
er

  A
cc

ue
ill

ir 
le

s 
si

gn
es

 d
es

 te
m

ps



22

b. Les défis et les difficultés doivent être reconnus et 
affrontés, et non mis de côté
C’est ce que Marie a fait à Cana. Combien de fois ne nous arrive-t-
il pas que, face à des situations difficiles imprévues, au lieu de les 
affronter avec la force de la sérénité et de la passion apostolique, 
nous nous en éloignions en nous justifiant trop facilement ! Le 
danger est que, peu à peu, cette inertie pastorale devienne une 
« culture » parmi nous aussi. Nous attendons – et nous exigeons 
– que les autres fassent leur part ; peut-être les blâmons-nous, 
et croyons-nous ainsi que nous anesthésions notre conscience, 
en feignant de croire que nous, nous n’avons rien à offrir, ou que 
nous n’avons pas à nous remettre en question.

Quand les pauvres frappent à la porte, nous n’avons pas le droit 
de faire comme si de rien n’était. Pour notre père et maître Don 
Bosco, sa réponse ne partait pas d’un calcul de moyens, mais de 
la disponibilité de son cœur qui était en phase avec les jeunes 
de son temps. Dès le début, il a été animé par le désir d’entrer en 
contact avec eux, pauvres et nécessiteux qu’ils étaient. Gardons-
nous de nous laisser entraîner dans la perspective d’une vie 
consacrée et pastorale fortement influencée par une mentalité 
bourgeoise et sélective. Ce n’est pas nous qui choisissons les 
pauvres  ; les pauvres nous sont envoyés par la Providence. 
Accueillir les jeunes pauvres et faire tout ce que nous pouvons 
pour eux est un appel que nous devons prendre au sérieux.



23

c. L’histoire est l’écrin qui révèle l’action de Dieu
Une troisième leçon que nous tirons de l’action de Marie est 
la conscience que dans les petits et humbles moments, vécus 
avec générosité, l’histoire devient un écrin qui révèle l’action de 
Dieu. Une simple attention maternelle – une invitation pleine 
de sollicitude aux serviteurs – prépare le terrain pour l’heure de 
Jésus, pour son premier signe. Comme le Seigneur nous surprend 
lorsque nous sommes attentifs aux détails de l’existence humaine, 
surtout auprès des pauvres et des nécessiteux ! Combien de vies 
n’ont-elles expérimenté le baume de la miséricorde de Dieu à 
travers des gestes attentionnés d’éducateurs et éducatrices 
qui, avec une bonté maternelle, ont offert un sourire, un mot 
d’encouragement, plutôt que des regards de condamnation ou 
des paroles humiliantes !

Toute l’expérience de Don Bosco nous enseigne que « la cour de 
récréation », à la fois physique et métaphorique, est le lieu 
où se révèle la bonté de Dieu. Nous communiquons la bonté 
affectueuse (« amorevolezza ») en la vivant sereinement lorsque 
nous sommes présents parmi et pour les jeunes qui se sentent 
alors reconnus, appréciés et aimés. Le partage se construit dans 
la relation avec nos collaborateurs et collaboratrices lorsqu’ils 
nous sollicitent pour «  cinq minutes  » d’écoute. La sagesse 
pastorale et éducative se manifeste dans des gestes quotidiens, 
vécus avec un cœur ouvert, disponible, attentif et affectueux.

re
ga

rd
er

  A
cc

ue
ill

ir 
le

s 
si

gn
es

 d
es

 te
m

ps



24

Il convient de rappeler ici une réflexion plus actuelle que jamais 
offerte par le Salésien Dominic Veliath sur le contexte de l’Asie 
du Sud.5 Il écrit :

«  Le charisme salésien est toujours en pèlerinage. Tout 
pèlerinage comporte un certain niveau de risque. Parfois 
l’on est confronté au défi de s’aventurer sur un chemin qui 
peut sembler encore inexploré. C’est dans ce contexte que 
chaque Salésien, y compris celui de l’Asie du Sud, confiant 
en la présence constante de l’Esprit de Dieu, enraciné 
dans le charisme salésien et en communion fraternelle 
avec toute la Congrégation Salésienne, est appelé à 
poursuivre son chemin avec un peu de cette confiance qui 
a été décrite avec une grande acuité par le poète Antonio 
Machado dans son poème Caminante no hay Camino : « Toi 
qui marches, il n’existe pas de chemin, le chemin se fait en 
marchant. « »6

5	 Dominic Veliath, Encounter of the Salesian Charism. South Asian Context in 
Journal of Salesian Studies, July–December 2015, Vol.16, n.2, pp.189-207; 
cf. https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_
Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-
Dominic_Veliath1.pdf

6	 Idem, p.207. L'original est en anglais : The Salesian charism is still on a 
pilgrimage. Every pilgrimage involves a certain amount of risk; at times one 
is challenged to venture along what may seem as yet an uncharted course. It 
is in this setting that every Salesian, including the Salesian in the South Asian 
context, confident in the abiding presence of the Spirit of God, rooted in the 



25

Marie, la femme attentive à ce qui se passait autour d’elle, nous 
invite à ne pas rester distants, indifférents aux besoins de ceux 
que le Seigneur nous demande d’accompagner.

Salesian charism and in fraternal communion with the Salesian congregation 
at large, is called to continue his journey with a little of that trust which has 
so insightfully been described by the poet Antonio Machado in his poem 
Antonio Machado in his poem Caminante no hay Camino: “Wayfarer! There is 
no way. The way is made by walking”.

re
ga

rd
er

  A
cc

ue
ill

ir 
le

s 
si

gn
es

 d
es

 te
m

ps





27

Invitation à la réflexion

•	En tant que Communautés et Groupes, demandons-
nous s’il existe des espaces et des moments où nous 
réfléchissons ensemble à la pauvreté qui nous entoure.

•	 Demandons-nous si notre style de vie est vraiment 
un témoignage authentique pour ceux qui nous 
connaissent, pour ceux que nous servons, parfois 
vraiment pauvres de corps et d’esprit.

•	 Demandons-nous si les pauvres sont des numéros et 
un objet d’idéologie et de stratégie pastorale, ou si 
nous sommes leurs serviteurs avec les moyens dont 
nous disposons. À quel point sommes-nous généreux 
avec nos « cinq poissons et deux pains » ?



28



2éc
ou

te
r



30

2. ÉCOUTER - Enracinés dans la foi en Christ
Marie, attentive à ce qui se passait autour d’elle, dit aux serviteurs: 
«  Tout ce qu’il vous dira, faites-le. » (v.5) L’invitation est claire 
et simple. Mais nous savons que c’est aussi très difficile. Il ne 
s’agit pas seulement de reconnaître les événements avec leurs 
urgences et leurs besoins, mais de les lire à la lumière de la foi 
en Christ. La plupart du temps, nous faisons bien la lecture des 
événements, de manière professionnelle et compétente, avec 
des analyses généralement bien développées et précises, à un 
niveau – pour ainsi dire – « horizontal ». Mais pour nous qui 
suivons Jésus, ce niveau – qui ne doit jamais manquer – doit 
absolument être accompagné du niveau « vertical ». Comme il 
est facile pour nous, pour répondre à diverses urgences, de nous 
lancer dans une activité frénétique en faveur des pauvres et 
des nécessiteux et, à la longue, de finir souvent par être aspirés 
dans un tourbillon d’activisme qui ne nous laisse pas le temps 
de regarder les visages de ceux que nous souhaitons servir, ou 
même le visage de Celui qui nous a appelés à les servir en Son 
nom !

a. Les événements doivent être lus et vécus à la 
lumière du Christ
Marie invite à une réponse qui corresponde sûrement à la 
difficulté inattendue, mais avec une indication très claire : « Tout 



31
éc

ou
te

r  
En

ra
ci

né
s 

da
ns

 la
 fo

i e
n 

Ch
ris

t

ce qu’il vous dira, faites-le. » L’accent principal n’est pas mis sur 
ce qui doit être fait, mais sur Celui qui dit ce qui doit être fait 
! Les événements doivent être lus et affrontés à la lumière du 
Christ. C’est une indication indispensable comme une source 
d’énergie réelle pour ceux qui croient. Il existe différentes 
façons de répondre à la pauvreté. Le croyant opte pour ceci : 
agir sur la base de la Parole de Jésus. Pour le croyant en Christ, 
ce que tant de saints de la charité ont transmis par leur vie et 
leur témoignage est valable. Notre père Don Bosco lui-même l’a 
transmis de manière claire : agir au nom de Jésus.

Il est très important pour nous de voir combien les premiers 
Salésiens ont conservé dans leur mémoire la figure de Don Bosco, 
en particulier dans ses traits spirituels et mystiques les plus 
profonds. Dans un article des  Constitutions Salésiennes, l’article 
10, qui ouvre la section sur l’esprit salésien, nous trouvons la 
synthèse de cet appel que Don Bosco a vécu authentiquement :

Article 10 :
« Don Bosco a vécu et nous a transmis, sous l’inspiration de 
Dieu, un style original de vie et d’action : l’esprit salésien.
La charité pastorale en est le centre et la synthèse ; elle 
est marquée par le dynamisme juvénile qui se manifestait 
avec tant de force en notre Fondateur et aux origines 
de notre Société. C’est un élan apostolique qui nous fait 
chercher les âmes et ne servir que Dieu seul. »



32

b. La volonté de Dieu émerge des événements que 
nous vivons
Dans cette dynamique, enracinée dans le Christ, se déclenche 
une expérience qui nous fait progressivement révéler le dessein 
de Dieu. La volonté de Dieu émerge de l’intérieur de notre 
collaboration aux événements que nous vivons en Lui et à cause 
de Lui. Et lorsque nous sommes sincères et que nous agissons à 
partir de son regard, le Seigneur de la vie nous surprend toujours 
de la manière la plus inattendue. Croire n’est donc pas un choix 
qui garantit les succès et les triomphes ; croire, c’est se confier 
entre ses mains, c’est grandir dans la certitude absolue qui vient 
d’un cœur guidé par la Divine Providence. Si la logique du calcul 
prend la place de ce choix radical, alors tout prend une autre 
direction, dont nous ne connaissons pas le but. Marie demeure 
le guide absolument fiable. Telle elle a été et telle elle continue 
d’être.

Dans l’épisode de l’Évangile sur lequel nous méditons, en effet, 
nous ne trouvons pas un mot de doute ou de méfiance, ni même 
simplement de résignation de la part des serviteurs : seulement 
des gestes de confiance, une confiance pleine et totale :

«  Sa mère dit à ceux qui servaient  : «Tout ce qu’il vous 
dira, faites-le.» Or, il y avait là six jarres de pierre pour les 
purifications rituelles des Juifs  ; chacune contenait deux à 
trois mesures, (c’est-à-dire environ cent litres). Jésus dit à 
ceux qui servaient : «Remplissez d’eau les jarres.» Et ils les 



33

remplirent jusqu’au bord. Il leur dit : «Maintenant, puisez, et 
portez-en au maître du repas.» Ils lui en portèrent. » (vv.5-8)

Ce sont des versets qui communiquent – dans le silence total 
des protagonistes – une disponibilité, une promptitude et une 
générosité qui peuvent aussi nous laisser un peu perplexes. Au 
contraire ! C’est la réaction de ceux qui choisissent de miser sur 
la Parole entendue. C’est la position de ceux qui croient vraiment. 
C’est le choix de ceux qui ne sont pas là pour poser des questions 
ou, pire encore, des conditions. Voilà, le serviteur fidèle !

c. Un processus nourri et éclairé par la Parole
Finalement, nous saisissons un fait que nous, croyants, ne 
pouvons pas ignorer : c’est un processus qui tient parce qu’il est 
continuellement nourri et éclairé par la Parole. Tout interpréter à la 
lumière de Dieu et contempler sa volonté dans les événements 
qui se déroulent devant nous n’est pas un fait automatique. 
Interpréter toute chose à la lumière de Dieu et contempler sa 
volonté dans les événements qui se déroulent devant nous n’est 
pas une évidence. Cela exige un cœur à l’écoute de la puissance 
de la Parole. C’est un besoin que, dans une culture comme la nôtre, 
où l’efficience prime sur l’efficacité et où le résultat est considéré 
plus important que le processus, nous risquons constamment 
de sous-estimer, passant directement à l’action, même avec les 
meilleures intentions. Il en résulte que le point de référence – la 
Parole méditée et contemplée – s’affaiblit de plus en plus et, à 

éc
ou

te
r  

En
ra

ci
né

s 
da

ns
 la

 fo
i e

n 
Ch

ris
t



34

la longue, finit même par être considéré comme une perte de 
temps.

Combien de fois entendons-nous, même dans nos communautés 
religieuses, que nous n’avons pas le temps de méditer parce que 
nous sommes très occupés par des engagements pastoraux ? 
Et plus les engagements sont grands, plus nous abandonnons 
l’amitié avec la Parole. Il en résulte, malheureusement, une 
autoréférentialité pastorale qui se renforce au nom de l’action et 
des engagements pastoraux. En correspondance avec ce que le 
Pape François a défini un jour comme la « mondanité spirituelle 
», nous courons un risque très similaire, l’impasse de la « 
mondanité pastorale ». C’est-à-dire que nous faisons l’œuvre de 
Dieu avec de grands efforts, mais à long terme, nous oublions ce 
Dieu qui nous a initialement appelés à le servir. Quelle tragédie 
quand, croyant servir Dieu à travers les pauvres, nous finissons 
par justifier son inutilité même. Nous finissons par ériger nos 
propres projets pastoraux en idoles ! 

Je voudrais offrir ici une réflexion sur la force et la centralité de 
la Parole d’une sainte de la charité que beaucoup d’entre nous 
ont rencontrée : Mère Teresa de Calcutta. Elle a écrit à ses sœurs 
– et à tous les Missionnaires de la Charité – des paroles qui sont 
aussi valables pour nous aujourd’hui :

« Je m’inquiète de ce que certains d’entre vous n’aient pas 
encore vraiment rencontré Jésus – seul à seul - vous et 



35
éc

ou
te

r  
En

ra
ci

né
s 

da
ns

 la
 fo

i e
n 

Ch
ris

t

Jésus seulement. Nous pouvons certes passer du temps à 
la chapelle, mais avez-vous perçu – avec les yeux de l’âme 
– avec quel amour il vous regarde? Avez-vous vraiment fait 
connaissance avec Jésus vivant, non pas à partir de livres 
mais pour l’avoir hébergé dans votre cœur ? Avez-vous 
entendu ses mots d’amour ? (...) N’abandonnez jamais ce 
contact intime et quotidien avec Jésus comme une personne 
réelle vivante, et non pas comme une pure idée. Comment 
pourrions-nous passer un seul jour sans écouter Jésus dire 
«Je t’aime» (…) C’est impossible  ! Notre âme en a besoin 
autant que notre corps a besoin de respirer. Sinon, la prière 
meurt et la méditation dégénère en simple réflexion. Jésus 
veut que chacun de nous l’écoute, lui qui vous parle dans 
le silence du cœur. Soyez attentifs à tout ce qui pourrait 
empêcher ce contact personnel avec Jésus vivant. »7

L’invitation chaleureuse de sainte Teresa de Calcutta s’adresse 
à tous ceux qui veulent faire de la foi la source de leur identité 
et de leurs actes. Être croyants nous place au cœur de l’histoire 
afin que, en tant que protagonistes, nous accueillions et vivions 
l’histoire et dans l’histoire à la lumière du Christ. Ce n’est qu’ainsi 
– alimentés et nourris par la Parole – que nous pourrons voir 
avec étonnement comment la volonté de Dieu apparaît plus 
claire à nos yeux.

7	 Extrait de la lettre que Mère Teresa a écrite à toute la Famille des 
Missionnaires de la Charité, pendant la Semaine Sainte de 1993 – 25 mars, 
voir : R. Cantalamessa, La Troisième prédication de l'Avent, le 19 décembre 
2003 : « Connaissez-vous Jésus vivant ? »





37

Invitation à la réflexion

•	 Reconnaissons-nous combien il est facile de répondre aux besoins 
des pauvres et d’offrir des processus éducatifs et pastoraux sans 
une lecture humaine et spirituelle préalable de la situation ?

•	 En tant que Communautés et Groupes, reconnaissons-nous 
l’urgence du courage de « perdre » du temps à réfléchir et à prier 
avant d’agir ? La valeur des propositions réside dans les racines qui 
nourrissent l’arbre afin qu’il donne des fruits bons et durables.

•	 Avons-nous intériorisé que le service des pauvres est une 
conséquence de notre rencontre avec le Christ, parce qu’ils sont 
eux-mêmes ceux qui nous ramènent à Lui pour les servir encore 
plus ?

•	 Réalisons-nous constamment que le danger de la « mondanité 
pastorale » finit par nourrir notre ego avec, pour conséquence, 
qu’au lieu de servir les pauvres, nous finissons par nous servir des 
pauvres ?



38



3ch
oi

si
r



40

3. CHOISIR - Vivre l’appel avec liberté
L’histoire du « signe » de Cana offre des perspectives 
supplémentaires qui éclairent davantage notre expérience de 
foi vécue, servant de guide et de rappel pour nos cheminements 
éducatifs et pastoraux. Les serviteurs écoutent, accueillent et 
obéissent, comme Marie le leur avait demandé. Leur attitude et 
leurs choix sont comme la réalisation d’une autre déclaration de 
Jésus lorsque, dans le fameux épisode de l’Évangile de Luc, « une 
femme éleva la voix au milieu de la foule pour lui dire : «Béni 
soit le sein qui t’a porté et le sein qui t’a allaité!». Alors Jésus lui 
déclara : «Heureux plutôt ceux qui écoutent la parole de Dieu, et 
qui la gardent !». » (Lc 11,27-28)

Voilà la clé. Il est important et crucial de se sentir partie prenante 
de l’histoire humaine, en accueillant et en « lisant » les signes 
des temps ; il est absolument nécessaire d’être enraciné dans la 
foi en Christ. Mais la vérité de ces deux attitudes est beaucoup 
plus évidente lorsque nous accueillons et vivons la Parole. Alors 
se dessine le chemin d’une foi authentique, marqué par une 
croissance saine et solide.

a. Une écoute libre en toute confiance
Le tournant est mis en évidence par cette écoute libre marquée 
par une confiance totale. Les phrases de l’Évangile ont une 
charge très forte et un sens toujours actuel.



41

« Jésus dit à ceux qui servaient : «Remplissez d’eau les jarres.» 
Et ils les remplirent jusqu’au bord. Il leur dit  : «Maintenant, 
puisez, et portez-en au maître du repas.» Ils lui en portèrent. » 
(Jn 2, 7-8)

Quand on fait confiance à Jésus, il n’y a pas de place pour autre 
chose. Au contraire, la disponibilité humaine devient encore plus 
pleine et plus joyeuse, plus prête et plus généreuse. L’auteur de 
l’Évangile offre un détail que, en tant qu’éducateurs et pasteurs, 
nous ne pouvons manquer de remarquer : « Et ils remplirent [les 
jarres] jusqu’au bord. » (v.7) À ras bord, au-delà de la quantité 
déjà abondante du contenu des jarres. Il vaut la peine d’être 
généreux, toujours, d’une générosité « débordante ». Quand Jésus 
appelle, on avance ainsi, en obéissant – ob-audire – librement et 
sans retenue, encore et encore, comme le suggère la suite de 
l’Évangile : « Il leur dit : «Maintenant, puisez, et portez-en au maître 
du repas.» Ils lui en portèrent. » (v.8)

Je crois que beaucoup d’entre nous, dans notre vie, comme enfants 
et comme jeunes, mais je crois aussi comme adultes, avons 
eu la joie de rencontrer des personnes qui nous rappellent la 
générosité de ces serviteurs. Des gens que nous portons encore 
dans nos cœurs et nos esprits, non pas tant pour les choses qu’ils 
ont faites, mais pour l’attitude libre et généreuse qu’ils nous ont 
transmise. Ils nous ont certainement marqués, parce que leur 
cœur était habité par la présence de Jésus ; ils avaient un cœur 
éclairé et guidé par la Parole et nourri de l’Eucharistie.

ch
oi

si
r  

Vi
vr

e 
l’a

pp
el

 a
ve

c 
lib

er
té



42

b. Chaque action n’a de sens – logos – que dans et à 
partir de la Parole – Logos
Dans les serviteurs, nous saisissons ce qui nous est demandé 
aujourd’hui, si nous voulons vraiment offrir une expérience de 
croissance intégrale à ceux que nous sommes appelés à servir. 
Nous ne serons d’authentiques éducateurs et pasteurs que 
lorsque toutes nos actions puiseront un sens (raison, motif, 
logos) dans et à partir de la Parole (Logos). Ce n’est que dans 
une pratique de vie tissée de paroles et d’actions qui se laissent 
imprégner par la Parole que nous pouvons dépasser le mur de 
l’indifférence et de l’apathie si répandues aujourd’hui. Quand 
nous voyons que manque le vin de l’espérance et de la vraie 
joie, quand nous nous sentons impuissants face à tant de défis 
réels que nous rencontrons chaque jour, la tentation est de nous 
défendre en prenant nos distances et en faisant le minimum. 

Mais il y a une autre option qui est évangélique et salésienne : 
« s’abandonner » et « faire confiance » à sa Parole... Comme nous 
en témoignent les serviteurs, comme nous en témoignent Don 
Bosco et de nombreux Salésiens connus, avec leurs choix concrets, 
toujours précédés d’une attention précise et systématique aux 
sources de leur vie. C’est de cet espace sacré et profond que tout 
a émané. Ils ont été des disciples et des serviteurs qui ont fait de 
leur vie pour et avec les autres une expérience qui prolongeait 
leur relation avec Jésus, vécue avec la force de sa Parole. Il ne 



43

s’agissait pas d’un dévotionnisme abstrait ou d’un piétisme 
émotionnel, mais d’une expression et d’une synthèse de la 
maturité humaine et spirituelle, de clairvoyance intelligente et 
sage, d’empathie humaine et d’élan mystique. Dans leur ob-audire 
vécu avec une personnalité forte et déterminée, on ne voit aucun 
signe de faiblesse ou de résignation passive. On peut dire qu’ils 
ont vécu leur rôle de protagonistes dans un cadre relationnel 
marqué par la grâce d’unité, un cadre existentiel profondément 
humain et profondément divin. En obéissant, ils n’ont pas du 
tout renoncé à leur personnalité, mais ils l’ont plutôt façonnée à 
travers cette grâce. Leur confiance en la parole de Jésus, comme 
celle des serviteurs, continue à nous offrir un vin nouveau qui 
inaugure une vie nouvelle, pour nous comme pour nos jeunes.

c. Le danger d’une foi qui s’adapte à la culture 
dominante  
Et nous reconnaissons ici l’invitation à ne pas succomber au 
danger d’une foi qui s’adapte à la culture dominante. La dimension 
prophétique de notre mission doit affronter un contexte comme 
celui d’aujourd’hui, qui « tire vers le bas », l’immédiat, l’utile et 
l’avantageux, celui qui est gratifiant ici et maintenant, voire le 
plus confortable. La parole de Jésus aux serviteurs pouvait être 
« gérée » et « traitée » d’une manière purement humaine, avec 
une méfiance très plausible et « raisonnable ». Le résultat aurait 
été très différent, on peut facilement l’imaginer.

ch
oi

si
r  

Vi
vr

e 
l’a

pp
el

 a
ve

c 
lib

er
té



44

Combien de fois ne nous arrive-t-il pas aujourd’hui que, face à des 
défis pastoraux urgents, la raison humaine prenne le dessus. Une 
lecture purement horizontale, savamment construite en elle-même, 
finit par s’affaiblir, au point d’exclure une lecture fondée sur la foi des 
défis que nous sommes appelés à affronter. D’une part, nous sommes 
conscients que les études et les recherches sur les jeunes nous 
invitent à écouter leur quête de sens, mais d’autre part – à cette prise 
de conscience qui demande une réponse prophétique – nous nous 
limitons à donner soit une réponse purement horizontale, répondant 
peut-être seulement à un besoin plutôt qu’à la question implicite du 
sens.
On a l’impression que nous projetons parfois nos peurs sur les 
jeunes, parce que cela nous met mal à l’aise pour les affronter et les 
surmonter, cela nous fait sortir de nos zones de confort. En restant 
du côté purement humain et rationnel, ou de la culture dominante, 
nous nous sentons superficiellement justifiés, tandis que nos jeunes 
continuent de crier dans le désert.
En lisant l’histoire des débuts au Valdocco, dans la maison Pinardi 
à partir de 1847, nous voyons que Don Bosco offre aux jeunes des 
expériences fortes et solides. Il cherchait des jeunes pauvres et sans 
abri pour leur donner le strict nécessaire : nourriture, logement, 
éducation. Mais dès le début, Don Bosco était conscient qu’il était 
nécessaire de faire des propositions que nous appelons aujourd’hui 
« intégrales ». Pietro Braido écrit:

«  Humble dès les origines, la première institution de Don 
Bosco s’est développée lentement, mais avec une vigueur et 



45

une notoriété croissantes, comme la graine de moutarde de 
l’Évangile. Mais c’est grâce à un opérateur d’une telle force 
intérieure, d’une foi humaine et chrétienne aussi solide, 
d’une capacité d’implication et de rayonnement si marquée, 
qu’il a fini par donner des images de lui-même beaucoup 
plus dilatées que la réalité. La même chose se produirait à 
l’avenir. »8

« Cependant, il ne s’efforçait pas uniquement de faire de la 
publicité. Dans ses efforts pour revitaliser et renforcer la vie 
religieuse, morale et, par conséquent, civique des jeunes, en 
particulier ceux de la classe ouvrière – les «jeunes artisans 
pauvres» –, il savait aussi recourir à des moyens puissants, 
tels que les exercices spirituels. Déjà en 1847, il avait fait une 
première expérience pour les «oratoriens» (...) Plus sûrement, 
Don Bosco lui-même atteste la répétition d’une expérience 
similaire en 1848. Il s’était agi, pour un bon pourcentage de la 
cinquantaine de participants, du séjour jour et nuit dans les 
locaux de l’Oratoire, rendu possible par la mise à disposition 
de toute la maison Pinardi. »9

Pour que notre réponse soit pleine de foi en la parole de Jésus, 
nous devons, sans tarder, accueillir cette invitation avec une 
grande disponibilité, à la fois envers Celui qui nous appelle 
et en réponse à ceux qui attendent. Nos tergiversations, nos 
hésitations ne doivent pas avoir le dernier mot.

8	 Pietro Braido, Don Bosco, prete dei giovani, nel secolo delle libertà, (LAS – Roma 
2009), Vol. I, Cap. VII: La rivelazione di Don Bosco educatore (1846-1850), p.216.

9  Idem., p. 223.
ch

oi
si

r  
Vi

vr
e 

l’a
pp

el
 a

ve
c 

lib
er

té





47

Invitation à la réflexion

•	 Efforçons-nous de faire en sorte que notre vie de foi 
prenne la forme d’une relation empreinte de liberté et 
d’abandon confiant.

•	 Examinons nos consciences pour voir si nos 
motivations sont enracinées dans la Parole (Logos) 
et se nourrissent d’elle, libres de motivations 
autoréférentielles.

•	 Développons toujours nos capacités intellectuelles 
à la lumière de la sagesse de Dieu. Que notre 
intelligence n’obscurcisse ni n’affaiblisse la voix 
prophétique de la Bonne Nouvelle.



48



4ag
ir



50

4. AGIR - Servir avec une générosité totale
Les noces de Cana ont été une « fête » enrichie par la réponse 
confiante et généreuse des serviteurs à l’invitation de Marie à 
faire ce que Jésus leur avait dit de faire. Lorsque le service est 
marqué par un don généreux de soi, une générosité enracinée 
dans la foi, le résultat est un don pour tous. Nous pouvons le 
voir dans les différents processus éducatifs et pastoraux menés 
par des personnes dévouées à la mission, par des collaborateurs 
qui se sentent partie intégrante du charisme et du projet 
pastoral salésiens. Don de soi et appartenance constituent une 
véritable et réelle acceptation de la vocation, sa réalisation, et 
non un simple appendice. En fin de compte, ce sont ces choix 
fondamentaux qui donnent vie à tout parcours de croissance 
intégrale des jeunes. Ce sont des options qui en conditionnent 
positivement le résultat.

a. Servir librement parce que nous sommes enracinés 
en Christ
Il n’y a pas de liberté plus authentique et plus vraie que celle 
qui émane de cette relation avec Lui. La joie du serviteur libre 
découle d’un cœur qui a déjà trouvé le centre de sa propre 
identité. Le serviteur qui se nourrit de la source qui est le Christ 
n’a pas d’autres intentions ou motivations. Il vit bien son service 



51

sans avoir besoin de rechercher des gratifications personnelles 
venant de l’extérieur. Son cœur est déjà plein de Celui qui l’a 
appelé et envoyé, et cela suffit pour le faire avancer.

Son don de soi est donc limpide, et c’est pourquoi il communique 
à l’extérieur ce sentiment de liberté intérieure. C’est de là que 
vient la joie véritable que chaque authentique serviteur des 
jeunes porte en lui. Nous sommes les porteurs du bon vin, nous 
sommes « signes et porteurs de l’amour de Dieu pour les jeunes, 
spécialement les plus pauvres » (C 2), non pas parce que nous 
aurions produit ce vin nous-mêmes, mais parce que nous croyons 
qu’il nous a été donné gratuitement. Il nous est seulement 
demandé de ne pas le garder comme propriété personnelle, mais 
de le distribuer généreusement. La joie que nous communiquons 
lorsque nous sommes enracinés en Christ est une joie qui nous 
est donnée en abondance, mais avec la promesse que cette 
joie devient pleine lorsque nous la partageons. La promesse de 
Jésus lors de la dernière Cène continue de nous soutenir dans ce 
service :

« Comme le Père m’a aimé, moi aussi je vous ai aimés. Demeurez 
dans mon amour. Si vous gardez mes commandements, 
vous demeurerez dans mon amour, comme moi, j’ai gardé 
les commandements de mon Père et je demeure dans son 
amour. Je vous ai dit cela pour que ma joie soit en vous, et 
que votre joie soit parfaite. » (Jn 15, 9-11)

ag
ir 

 S
er

vi
r a

ve
c 

un
e 

gé
né

ro
si

té
 to

ta
le



52

Au cours de ces derniers mois du Jubilé de l’Année Sainte 2025,  
beaucoup d’entre nous ont vécu ou suivi de près l’expérience du 
Jubilé des Jeunes, entre fin juillet et début août. Il est frappant 
de rappeler ici les paroles que saint Jean-Paul II a écrites dans sa 
Lettre Apostolique Novo Millennio Ineunte, à la fin de l’Année Sainte 
2000, où l’on trouve un commentaire sur le Jubilé des Jeunes de 
cette année-là, l’an 2000. Ce sont des paroles qui respirent la 
joie. Elles semblent avoir été écrites pour nous aujourd’hui, nous 
qui avons affaire à des jeunes nés au tournant du millénaire :

« Le Christ n’est-il pas le secret de la vraie liberté et de 
la joie profonde du cœur ? Le Christ n’est-il pas l’ami 
suprême et en même temps l’éducateur de toute amitié 
authentique ? Si le Christ est présenté aux jeunes avec son 
vrai visage, ils le voient comme une réponse convaincante 
et ils sont capables de recevoir son message, même s’il 
est exigeant et marqué par la Croix. C’est pourquoi, me 
laissant prendre par leur enthousiasme, je n’ai pas hésité 
à leur demander un choix radical de foi et de vie, leur 
indiquant une tâche merveilleuse : se faire les «veilleurs 
du matin» (cf. Is 21,11-12) en cette aurore du nouveau 
millénaire. » (NMI n. 9)10

Oui, les jeunes sont encore à la recherche de ceux qui ont le 

10	 Saint Jean-Paul II, Lettre Apostolique Novo Millennio Ineunte [Au début du 
nouveau millénaire], 6 janvier 2001.



53

courage et la conviction de la foi dans le Christ. Les recherches 
ne manquent pas de la part des jeunes. Nous avons besoin 
de personnes, d’adultes dans la foi, prêts à présenter le visage 
de Jésus, comme serviteurs et pèlerins. Nous avons besoin 
d’éducateurs et de pasteurs qui soient prêts à écouter et à vivre 
la Bonne Nouvelle.

b. Coopérateurs dans le projet de Dieu pour les jeunes
Par ce service convaincu et joyeux, nous, éducateurs et pasteurs, 
nous devenons des coopérateurs dans le projet de Dieu pour 
les jeunes. Comme Marie, nous aussi, nous avons fait le choix de 
ne pas  nous tenir à l’écart de ce qui se passe autour de nous. 
Nous avons choisi de faire partie de l’histoire des jeunes, parce 
que nous sommes convaincus que ces jeunes, aujourd’hui plus 
que jamais, portent dans leur cœur la question : « Seigneur, où 
demeures-tu ? » (Jn 1,38). Ils le cherchent, peut-être même sans 
le savoir. Ils n’ont pas le vocabulaire pour le dire, mais ils ont 
cette soif profonde qui ne laisse pas leur cœur en paix. Si le bon 
langage manque, le cœur inquiet ne manque certainement pas.

Combien grande est notre responsabilité, nous qui avons 
rencontré Jésus, qui nous arrêtons souvent avec Jésus, chaque 
jour ! Mais ce n’est que lorsque nous vivons cette rencontre avec 
fidélité et cohérence que nous sommes capables de comprendre 

ag
ir 

 S
er

vi
r a

ve
c 

un
e 

gé
né

ro
si

té
 to

ta
le



54

et de saisir la demande silencieuse des jeunes. Dans cette 
logique d’un « silence qui interpelle de manière assourdissante 
», les éducateurs et pasteurs véritables communiquent par 
leur témoignage et leur fidélité cette étincelle qui, seule, sait 
enflammer les cœurs. Le « talent » de la Bonne Nouvelle nous a 
été confié. Malheur à nous si nous le négligeons, ou, pire encore, 
si nous l’enterrons.

Au cours de sa vie, courte mais intense, Simone Weil (1909-
1943) – philosophe, militante politique et mystique française, 
femme désespérément en recherche – a profondément marqué 
la pensée philosophique française du XXème siècle. À un certain 
moment de sa vie, elle entre en contact avec le Père Joseph-
Marie Perrin, Dominicain. De cette expérience, elle écrit dans son 
journal : 

« Ce n’est pas par la manière dont un homme parle de Dieu, 
mais par la manière dont il parle des choses terrestres 
que l’on peut le mieux discerner si son âme a séjourné 
dans le feu de l’amour de Dieu. »11 

C’est une phrase lapidaire qui s’inscrit très bien dans nos contextes 
éducatifs et pastoraux. La plupart du temps, nos rencontres avec 
les jeunes et avec tous ceux que le Seigneur nous fait rencontrer 
sont faites de simples contacts humains, de disponibilité 

11 Simone Weil, Carnet de notes IV, pp. 182-183.



55

généreuse sur les besoins et les thèmes immédiats. Et pourtant, 
cet espace d’humanité limpide devient un lieu de révélation de 
l’amour de Dieu : dans ces moments-là, nous occupons une « terre 
sainte » qu’il ne faut pas piétiner. Dans les cours de récréation du 
monde, notre présence n’est pas seulement physique, mais porte 
tout ce que notre cœur contient. Même en parlant de « choses 
terrestres », sans le savoir nous communiquons « qui » ou « ce 
que » dans nos cœurs nous avons accueilli et hébergé. Dans ces 
moments tout simples, notre présence, porteuse d’un cœur bien 
disposé, facilite étonnamment le dévoilement du plan de Dieu 
pour chaque jeune que nous rencontrons. Heureux sommes-
nous si nous en sommes continuellement conscients. Heureux 
les jeunes qui rencontrent ces serviteurs fidèles, généreux et 
pleins d’une joie véritable et authentique.

c. L’audace de la foi
Enfin, nous ne devons avoir ni peur ni honte : encourageons 
à titre personnel et communautaire, l’audace de la foi. Il ne 
s’agit pas d’une attitude qui défie le monde, encore moins 
d’un fondamentalisme absurde. C’est plutôt un choix qui nous 
enracine dans le Christ et qui nous ouvre ainsi au monde. Il ne 
s’agit pas de s’opposer, mais de favoriser des espaces de fraternité, 
de promouvoir une culture du dialogue et de vivre des relations 
empreintes de compassion et d’empathie.

ag
ir 

 S
er

vi
r a

ve
c 

un
e 

gé
né

ro
si

té
 to

ta
le



56

Dans un passage de l’Encyclique Lumen Fidei [La Lumière de 
la Foi – 29 juin 2013], le Pape François insiste sur le potentiel 
d’une foi qui ne vise pas à conquérir mais à collaborer pour le 
bien commun. En tant que porteurs d’un charisme qui éduque et 
évangélise, la réflexion du Pape nous éclaire et nous pousse à 
aller de l’avant.

« La foi n’éloigne pas du monde et ne reste pas étrangère 
à l’engagement concret de nos contemporains. Sans un 
amour digne de confiance, rien ne pourrait tenir les hommes 
vraiment unis entre eux. Leur unité ne serait concevable 
que fondée uniquement sur l’utilité, sur la composition 
des intérêts, sur la peur, mais non pas sur le bien de vivre 
ensemble, ni sur la joie que la simple présence de l’autre 
peut susciter. » (n. 51)

Le Pape rappelle ensuite que cette position devient un don 
inestimable pour ses conséquences sociales. Ce rappel pour nous, 
Groupes de la Famille Salésienne, est crucial parce qu’il nous 
met en garde contre le danger de considérer la « foi » comme 
une « propriété privée », que nous posséderions en opposition 
aux autres. Ce n’est pas cela, le sens de l’appel. Le contexte de la 
fête de Cana nous rappelle que le vin est pour tous, même pour 
ceux qui ont mal calculé, même pour ceux qui se sont faufilés 
dans la fête, et même pour les mendiants de passage. La foi au 
Christ, comme le vin nouveau, inaugure la fête de l’alliance. Voici 
les paroles du Pape François : 



57

«  La foi fait comprendre la structuration des relations 
humaines, parce qu’elle en perçoit le fondement ultime et le 
destin définitif en Dieu, dans son amour, et elle éclaire ainsi 
l’art de l’édification, en devenant un service du bien commun. 
Oui, la foi est un bien pour tous, elle est un bien commun, 
sa lumière n’éclaire pas seulement l’intérieur de l’Église et 
ne sert pas seulement à construire une cité éternelle dans 
l’au-delà; elle nous aide aussi à édifier nos sociétés, afin que 
nous marchions vers un avenir plein d’espérance. » (n.51)

L’audace de la foi est une confirmation que nous devons prendre 
au sérieux l’appel à être coopérateurs du projet de Dieu pour 
les jeunes. Don Bosco a vécu cet appel avec une conscience 
extraordinaire et en a fait un système, un projet, une expérience 
familiale. Et cette audace lui faisait dire (et vivre) : « Chaque fois 
qu’il s’agit du bien de la jeunesse en péril ou de gagner des âmes 
à Dieu, je cours en avant jusqu’à la témérité. »12

Nous vivons l’audace de la foi pour favoriser un avenir marqué 
par l’espérance ; l’audace de la foi qui trouve ses racines dans le 
cœur de l’éducateur, du pasteur qui ne cesse d’aimer, d’espérer, 
d’aimer son troupeau.

12	 Lettre à M. Carlo Vespignani, 11 avril 1877, in Francesco Motto (éd.), Giovanni Bosco, 
Epistolario, Vol. V (1876-1877), LAS-Rome 2012, p.344. Cf. aussi Constitutions 
Salésiennes, art. 19.

ag
ir 

 S
er

vi
r a

ve
c 

un
e 

gé
né

ro
si

té
 to

ta
le





59

Invitation à la réflexion

•	Nous n’avons pas peur de nous demander,  
personnellement et en toute sincérité, si nous servons 
vraiment les jeunes ou si nous les utilisons à des fins 
personnelles.

•	Appelés en communauté à éduquer avec le cœur 
du Bon Pasteur, nous nous efforçons de trouver des 
moments qui renforcent en nous la conscience que 
notre présence et notre contribution sont destinées à 
favoriser la découverte du projet de Dieu pour chaque 
jeune.

•	 En me rappelant la phrase de Simone Weil, mon âme 
séjourne-t-elle «  dans le feu de l’amour de Dieu  » ? 
Si je ne séjourne pas dans cette fournaise de l’amour 
de Dieu, peu importe où se trouve l’alternative, où je 
décide d’habiter !



60



15
0

sa
lé

si
en

s
   

 c
oo

pé
ra

te
ur

s



62

5. 150 ans – Salésiens Coopérateurs : le rêve 
prophétique de Don Bosco continue
Je vous invite à considérer le 150ème anniversaire de la fondation 
des Salésiens Coopérateurs comme une expérience qui prolonge 
les paroles de Marie aux serviteurs : « Tout ce qu’il vous dira, 
faites-le. »

Les réflexions menées jusqu’à présent, on peut les voir actualisées 
dans le projet que Don Bosco a mûri dès le début de sa mission 
au Valdocco.

•	 Le cœur de Don Bosco était un cœur ouvert à l’accueil des 
signes des temps, avec ses défis et ses opportunités.

•	 Dès le début, ce fut un chemin enraciné dans la foi en Christ, et 
cette expérience personnelle n’a eu son point de départ que 
dans le Christ.

•	 La proposition qu’il mûrissait visait à offrir aux jeunes et à 
ses premiers collaborateurs un appel à découvrir et vivre leur 
propre projet de vie en toute liberté.

•	 Dans un environnement non pollué et saint, où la raison 
(caractère raisonnable) et la foi (religion) se nourrissaient 
mutuellement dans un contexte de bonté affectueuse 
(«  amorevolezza  »), ce chemin avait pour seul but de 
servir les jeunes avec une totale générosité et de les aimer 
inconditionnellement.



63

Au cours des dernières décennies, nous avons eu diverses 
occasions et moments de réflexion qui nous aident à contempler 
l’expérience des Salésiens Coopérateurs à la lumière du charisme 
salésien. Je veux parler de trois sources qui, au cours de cette 
année, pourraient nourrir autant de moments d’étude et de 
réflexion que de recherche de propositions pastorales nouvelles 
et créatives.

Le P. Pietro Braido consacre plusieurs pages aux Salésiens 
Coopérateurs.13 Je veux juste mentionner ici quelques pistes 
pour une vision d’ensemble qui nous offre une mémoire 
projetée au-delà du contexte historique et temporel immédiat. 
Si nous nous souvenons bien des choix de Don Bosco, nous 
nous rendons compte que le thème de l’ÉTRENNE 2026 est en 
parfaite harmonie avec son action, car il a toujours été attentif et 
obéissant à la direction du souffle de l’Esprit de Dieu.

L’idée de Don Bosco était de créer une véritable force missionnaire 
organisée, une « armée potentiellement illimitée de personnes, 
hommes et femmes ». La caractéristique révolutionnaire était que 
ces membres partageraient la mission salésienne tout en restant 
dans le monde, sans l’obligation des vœux religieux (pauvreté, 
chasteté, obéissance) ou de la vie communautaire typique des 
religieux. Ils ont été appelés à vivre une foi « évangélisatrice et 
civilisatrice » dans leur contexte quotidien.

13	 Pietro Braido, Don Bosco prêtre des jeunes au siècle de la liberté. Vol. 2, 
LAS 2009. Je suggère de lire le chapitre vingt-deux, Un projet de solidarité 
catholique dans la mission parmi les jeunes ( 1873-1877), pp. 173-205.

15
0 

 sa
lé

si
en

s 
co

op
ér

at
eu

rs



64

Depuis les débuts de l’Oratoire, Don Bosco a toujours pu compter 
sur la collaboration de prêtres et de laïcs. La vraie nouveauté 
a été de donner à cette collaboration une forme officielle et 
structurée : une Association ou  une Union ecclésiale. Cette entité 
serait formellement « agrégée » à la Société Salésienne, créant 
ainsi un lien spirituel et juridique reconnu.

L’idée n’est pas tombée du ciel. Déjà dans les ébauches des 
Constitutions Salésiennes des années 60, Don Bosco avait prévu 
un chapitre sur les « Membres Extérieurs ». Bien que cette 
proposition ait d’abord été rejetée par les Autorités Vaticanes, 
Don Bosco n’a pas baissé les bras. Il voulait transformer un 
réseau d’aide spontanée et informelle en une Famille spirituelle 
reconnue, avec une identité précise et un rôle actif dans la 
mission salésienne.

«  Dans l’Introduction de 1854 au Plan de Règlement de 
l’Oratoire masculin de Saint-François de Sales, Don Bosco 
exprime l’espoir que le Règlement puisse «servir de 
norme (...) pour administrer cette partie du ministère 
sacré, et de guide pour les personnes ecclésiastiques et 
séculières qui y consacrent en grand nombre leurs efforts 
avec une sollicitude charitable.» Effectivement, il y avait 
eu une foule de collaborateurs ecclésiastiques et laïcs, 
dont il aimait se souvenir. » (Braido, 174)



65

La vision originale de Don Bosco nous interpelle à nouveau, 
parce qu’elle nous invite à renouveler aujourd’hui ce même 
esprit apostolique qu’il a rêvé comme base et fondement. Pour 
Don Bosco, la figure du Salésien Coopérateur était comme une 
figure aux multiples facettes avec une identité et une mission 
bien précises.

Son identité était celle d’un Salésien dans le monde : un chrétien 
(laïc, prêtre, homme ou femme) qui vit l’esprit salésien dans sa 
propre condition de vie, en famille et dans la société. Il n’est pas 
religieux, mais il partage avec les religieux salésiens le même 
cœur et la même passion pour le salut des jeunes.

Sa mission avait un double but : la sanctification personnelle 
(« se faire du bien à soi-même » : c’est-à-dire être appelé à 
vivre une vie chrétienne exemplaire, avec un style de vie simple 
et vertueux, presque comme s’il était « en Congrégation »). 
Puis le salut des autres, l’action apostolique, dans le but d’un 
engagement actif envers le prochain, avec un accent particulier 
sur les « jeunes en difficulté ».

Don Bosco, avec un grand esprit pratique, a établi que ceux qui 
ne pouvaient pas réaliser ces œuvres directement (« par eux-
mêmes ») pouvaient néanmoins contribuer en soutenant ceux qui 
les accomplissaient (« par l’intermédiaire d’autres »). Ce principe 
rendait l’expérience accessible à tous, indépendamment de leur 
âge, de leur état de santé ou de leurs ressources économiques.

15
0 

 sa
lé

si
en

s 
co

op
ér

at
eu

rs



66

Le P. Egidio Viganò,  dans sa lettre L’Association des Salésiens 
Coopérateurs,14 à l’occasion de la promulgation solennelle 
du nouveau Règlement de Vie Apostolique de l’Association des 
Salésiens Coopérateurs, 1986, a écrit que ce nouveau Règlement 
n’était pas une simple mise à jour normative, mais un événement 
de portée historique qui a achevé le renouveau postconciliaire de 
toute la Famille Salésienne.  Le P. Viganò écrit que si « Don Bosco 
n’a pas estimé que sa mission de Fondateur fût achevée, quelque 
longue et tourmentée qu’elle ait été, avant d’avoir donné une 
structure solide et son identité à cette Association », ce processus 
de renouveau s’inscrit dans la continuité de l’expérience vécue 
jusqu’alors qui « était déjà présente, comme en germe, dès le 
début de l’œuvre des Oratoires. »

Il ajoute également que le charisme salésien a en lui-même 
une « vitalité ductile » qui lui permet de s’adapter à son temps 
sans perdre sa propre essence. Don Bosco était parti de l’intuition 
fondamentale de la mission des jeunes et de l’urgence d’avoir des 
collaborateurs permanents. Ce n’est qu’après plus de trente ans 
de discernement, de 1841 à 1876, qu’il a pu donner une forme 
définitive à son projet, passant d’une dimension diocésaine à une 
vocation universelle.

14	  Egidio ViganÒ, L'Association des Salésiens Coopérateurs, Lettre publiée dans 
ACG 318, 1986.



67

Enfin, le P. Pascual Chávez, dans un article sur Le Coopérateur dans 
l’esprit de Don Bosco,15 commente « Le Projet de Vie Apostolique : 
chemin de fidélité au charisme de Don Bosco », en insistant sur 
l’intuition originelle de Don Bosco et en rappelant la fameuse 
phrase : « J’ai toujours eu besoin de tout le monde ! ». Dans 
cette expression, nous trouvons une synthèse complète de sa 
vision, qui ne se réduit pas à voir les Coopérateurs comme de 
simples aides, mais comme des protagonistes essentiels d’un 
vaste réseau de collaboration qui a, en fait, rendu possible la 
diffusion mondiale de l’Œuvre salésienne.

Le P. Chávez écrit que l’identité du Coopérateur, selon Don Bosco, 
s’articule en trois dimensions fondamentales : premièrement, 
c’est un chrétien catholique ; deuxièmement, il a une vocation 
laïque ; troisièmement, il est Salésien dans le monde, rappelant 
ainsi la conférence de Don Bosco en 1885. Au cours de cette 
conférence, Don Bosco disait :

«  Que signifie être Coopérateur Salésien ? Être 
Coopérateur Salésien veut dire participer avec d’autres 
au soutien d’une Œuvre fondée sous les auspices 
de saint François de Sales, dont le but est d’aider la 
Sainte Église dans ses besoins les plus urgents. Cela 
veut dire participer à la promotion d’une œuvre très 

15	  https://www.donboscoland.it/it/page/il-cooperatore-nella-mente-di-don-
bosco

15
0 

 sa
lé

si
en

s 
co

op
ér

at
eu

rs



68

recommandée par le Saint-Père parce qu’elle éduque 
les jeunes gens à la vertu, à retrouver le chemin de 
l’église-sanctuaire, parce que son but principal est 
d’instruire la jeunesse devenue aujourd’hui la cible des 
méchants, et parce qu’elle promeut dans le monde, dans 
les collèges, les pensionnats, les oratoires festifs, les 
familles, parce qu’elle promeut – dis-je – l’amour de la 
religion, les bonnes mœurs, la prière, la fréquentation 
des Sacrements et ainsi de suite. »16

À la lumière de cette vision de Don Bosco, le Projet de Vie 
Apostolique (PVA) trace le chemin pour devenir un témoignage 
authentique du projet de Dieu pour la croissance intégrale des 
jeunes. Ce chemin devient réel lorsque les Salésiens Coopérateurs 
s’engagent à :

•	 Assurer l’identité de l’Association à travers une fidélité 
dynamique qui fait toujours référence à l’intuition et à la 
motivation originale du Fondateur. L’étude et la réflexion sur 
le charisme seront une source nourrissant continuellement 
la compréhension et le vécu de l’appel.

•	 Renforcer l’unité des membres dans leur diversité. Que la richesse 
de la provenance et la variété des dons de chaque membre, 
et la situation personnelle de chacun soient l’occasion de 

16  Bulletin Salésien, Juillet 1885, An IX. n. 7 



69

créer des espaces de convergence, de partage et d’habiter de 
nouveaux espaces d’action.

•	  Enfin, promouvoir la vitalité missionnaire de chaque Coopérateur. 
L’appel à nous sentir « comme Don Bosco » signifie être guidé 
par un cœur prêt à « sortir », un cœur qui se sent envoyé, un 
cœur missionnaire. Cette conviction permet de surmonter le 
danger d’une fermeture qui finit par faire perdre le feu de 
l’appel.

Avec ces propositions du P. Pascual Chávez, il convient de réitérer 
son invitation afin que nous ne perdions pas cette fraîcheur 
que Don Bosco nous a communiquée et qu’aujourd’hui il nous 
appartient de ne pas perdre, de ne pas affaiblir. Son projet 
conserve toute sa valeur aujourd’hui encore dans la mesure où 
chaque Salésien Coopérateur s’efforce d’être, avant tout, une 
personne dévouée au bien commun dans les domaines politique, 
social et humanitaire. Dans cette perspective, l’attention 
particulière portée aux pauvres et aux exclus devient le moteur 
de l’action pastorale. Troisièmement, l’engagement envers une 
communauté de croyants est réaffirmé, en soutenant la vitalité 
de l’Église à travers un esprit de service authentique, véritable et 
désintéressé. Enfin, l’invitation à se former continuellement afin 
que le témoignage, dans son ensemble et partout, soit nourri par 
cette spiritualité laïque qui façonne la vie évangélique, une vie 
porteuse de la Bonne Nouvelle, levain dans la société.

15
0 

 sa
lé

si
en

s 
co

op
ér

at
eu

rs





qu
el

qu
es

pr
op

os
iti

on
s

   
   

  p
as

to
ra

le
s



72

6. Quelques propositions pastorales
Dans cette dernière partie, je voudrais présenter quelques 
propositions pastorales qui peuvent être étudiées et discutées 
au sein des différents Groupes de la Famille Salésienne. Ce sont 
des propositions qui découlent des différentes considérations 
exposées jusqu’à présent et qui sont intimement liées à la 
Parole de Dieu qui nous a accompagnés dans cette ÉTRENNE 
2026. Le souhait, pour moi et pour chaque membre de la Famille 
Salésienne, est de toujours mettre devant nous la force et la 
lumière de la Parole. Nous appuyant sur cette énergie, nous 
demandons à l’Esprit de Dieu de nous donner le courage et la 
détermination de vivre le message de Jésus avec foi et, en le 
vivant, d’apporter le « vin de l’espérance » aux jeunes.

1. « Tout ce qu’il vous dira, faites-le » : vers une 
pédagogie de l’écoute personnelle
Les paroles de Marie aux serviteurs de Cana se présentent 
comme une véritable méthode éducative. Marie nous invite à une 
écoute personnelle qui conduit de l’individualisme indifférent à 
l’autonomie responsable et solidaire, du conformisme extérieur 
stérile à la conversion du cœur.

•	 Éduquons les jeunes à l’écoute personnelle de la Parole de 
Dieu vers une foi adulte et consciente.



73

•	 Favorisons le discernement au niveau personnel et 
communautaire, de groupes et d’assemblées.

2. Marie à Cana : éducatrice de la liberté authentique
Marie ne force pas les serviteurs, mais les oriente vers Celui qui 
peut transformer leur vie. Elle est le modèle de tout éducateur 
authentique dans la foi : ne pas imposer, mais proposer ; ne pas 
contraindre, mais accompagner ; ne pas prendre la place d’un autre, 
mais le rendre capable de tenir sa place.

Grandissons comme éducateurs qui aident les jeunes à se poser 
les bonnes questions, en évitant le danger de donner des réponses 
toutes faites.

Prenons conscience que faire autorité vient d’un témoignage 
cohérent et authentique, et non d’un autoritarisme étouffant.

Acceptons qu’éduquer à la liberté, c’est aussi anticiper le risque du 
« non », d’une réponse négative, d’un rejet, et que, dans tous les cas, 
il est toujours nécessaire de respecter les choix des jeunes dans un 
cheminement progressif de croissance.

3. L’art de lire les signes des temps avec les jeunes
Une pastorale incarnée sait lire la réalité des jeunes sans préjugés 
ni nostalgie du passé. Les jeunes vivent dans un monde complexe, 

pr
op

os
iti

on
s 

pa
st

or
al

es



74

traversé par des défis sans précédent : la révolution numérique, 
l’incertitude de l’avenir, la crise des institutions traditionnelles, les 
nouvelles formes de pauvreté existentielle.

•	 Écoutons avec empathie : avant de juger, essayons de 
comprendre le monde des jeunes de l’intérieur.

•	 Faisons une lecture de sagesse : voyons dans les changements 
culturels non seulement des menaces, mais aussi des 
opportunités pour l’annonce.

•	 Favorisons la conversation dans l’Esprit : nous vivons la « 
synodalité » de manière claire lorsque nous impliquons les 
jeunes eux-mêmes dans l’écoute mutuelle, dans l’analyse de 
leur réalité et dans la formulation de nouvelles propositions.

•	 Avec un regard de foi, reconnaissons l’action de Dieu même 
dans les situations apparemment les plus éloignées de 
l’Évangile.

4. Choisir : la liberté chrétienne comme réponse 
vocationnelle
L’un des points les plus délicats de la Pastorale Salésienne des 
Jeunes aujourd’hui réside dans la relation entre la foi et la liberté. 
Seule l’« écoute libre  » nous permet de faire l’expérience de la 
force libératrice de l’Évangile.



75

•	 Offrons aux jeunes des espaces et des expériences basés sur 
un christianisme courageux et sans peur, une proposition de 
vie chrétienne simple et crédible.

•	 Orientons vers l’action : chaque action et chaque proposition 
concrètes doivent être vécues et guidées par la Parole afin de 
devenir signes d’une spiritualité intégrale. Le service apparaît 
alors comme l’expression naturelle d’une foi mûre et d’une 
liberté authentique.

5. Le 150ème anniversaire des Salésiens Coopérateurs : 
un modèle pour aujourd’hui
La commémoration du 150ème anniversaire des Salésiens 
Coopérateurs offre à la mission salésienne une occasion unique 
: le rêve de Don Bosco d’un « grand Mouvement de personnes » 
engagé pour le bien des jeunes.

•	 Protagonisme des jeunes : les jeunes ne sont pas seulement 
des destinataires de l’action pastorale, mais des sujets actifs. 
Comme les premiers Coopérateurs depuis le début, les 
jeunes ont partagé le rêve de Don Bosco. Il doit en être de 
même pour les jeunes d’aujourd’hui : ils sont appelés à être 
protagonistes de l’évangélisation, de manière plus explicite 
que ceux de leur âge.

pr
op

os
iti

on
s 

pa
st

or
al

es



76

•	 Alliances éducatives : la mission salésienne ne peut pas 
être l’œuvre d’individus, mais nécessite des réseaux de 
collaboration entre familles, communautés chrétiennes, 
écoles, associations, monde du travail. Les Salésiens 
Coopérateurs d’hier et d’aujourd’hui représentent cet esprit 
d’alliance pastorale.

•	 Dimension missionnaire : le charisme salésien est 
intrinsèquement missionnaire. Tout choix pastoral ne peut se 
limiter à la préservation de l’existant, mais doit s’ouvrir aux 
périphéries, aux nouvelles formes de pauvreté, aux jeunes les 
plus éloignés.

•	 Un sécularisme fécond : les Salésiens Coopérateurs 
témoignent de la beauté de la vocation laïque dans l’Église. 
Cela signifie valoriser et prendre au sérieux le rôle spécifique 
des laïcs dans l’éducation à la foi, en respectant et en 
promouvant leur compétence et leur autonomie.

Conclusion
L’ÉTRENNE 2026 offre à la Famille Salésienne un programme 
à la fois exigeant et fascinant. À une époque où les jeunes sont 
souvent décrits uniquement en fonction de leurs problèmes ou de 
leurs fragilités, la proposition salésienne les regarde avec les yeux 
de la foi : lorsqu’ils rencontrent des propositions crédibles et des 
témoins faisant autorité, les jeunes se montrent porteurs sincères 



77

de dons spécifiques, vraiment capables d’une écoute authentique, 
prêts à faire des choix généreux.

Comme Marie à Cana, nous, éducateurs et éducatrices dans la 
foi, sommes appelés à témoigner du Christ aux jeunes, non pas 
comme « objet » mais comme relation libératrice, à proposer la 
vie chrétienne non pas comme des règles à suivre, mais comme 
plénitude de vie offerte gratuitement. « Tout ce qu’il vous dira, faites-
le » n’est pas une invitation à l’obéissance aveugle, mais à la liberté 
responsable communiquée par ceux qui ont déjà rencontré et 
expérimenté l’Amour, et qui veulent le partager parce que la vraie 
vie est en eux.  

Je termine par une réflexion de Romano Guardini.17 Il affirme que 
«  notre foi est une «foi contestée», qui doit continuellement 
vérifier ses fondements, et peut-être se débarrasser de la 
diversité et de la beauté pour ne s’attacher qu’à l’essentiel ». Cela 
signifie que lorsque surgissent le doute ou le découragement, 
qui nous assaillent souvent dans notre mission, nous réalisons 
que la vraie foi est celle « qui se lève à nouveau contre le doute. 
[…] Cette forme caractéristique de la foi que (saint John Henry) 
Newman a bien décrite lorsqu’il a affirmé que «croire» signifie 
«être capable de supporter le doute». »

17	 Romano Guardini, Sorge um dem Menschen Bd. I, Werkbund, Würzburg 1962, 
tr. it. par Albino Babolin, Ansia per l’uomo, Vol. I, Morcelliana, Brescia 1970, p. 
130. (En français : De la mélancolie, Éditions du Seuil ).

pr
op

os
iti

on
s 

pa
st

or
al

es



78

Le vin nouveau des noces de Cana, qui symbolise la nouveauté 
promue par ceux qui croient, nous l’apportons avec joie et 
espérance aussi et surtout au milieu des défis et des difficultés, 
des doutes et des incertitudes. Tant dans l’Église que dans la 
société, les jeunes que nous accompagnons sont porteurs d’une 
soif de vie authentique. Ils cherchent à rencontrer des croyants qui 
communiquent une  proposition chrétienne crédible,  et c’est pour 
cette raison qu’ils sont crus par eux. C’est le défi que l’ÉTRENNE 
2026 confie à nous tous, dans la Famille Salésienne, qui avons à 
cœur les nouvelles générations.

Le rêve de Don Bosco se poursuit chaque fois qu’un jeune découvre 
chez les éducateurs et les pasteurs qu’il rencontre non pas une 
limite à sa liberté, mais le chemin pour devenir pleinement lui-
même, un croyant qui vit sa foi au service de ses frères. C’est la « 
bonne nouvelle » que la mission salésienne est appelée à annoncer 
: l’audace de la foi et la joie du partage.

C’est l’ÉTRENNE que je vous offre avec joie et émotion, et que je 
m’engage à vivre en premier.






