




Commento alla
AGUINALDO 2026

«HACED LO QUE ÉL OS DIGA»
Creyentes, libres para servir

Don Fabio Attard
del Rector Mayor de los Salesianos

11º sucesor de Don Bosco

SOCIETÀ DI SAN FRANCESCO DI SALES
Sede Centrale Salesiana

Via Marsala, 42 - 00185 Roma



Comentario al Aguinaldo 2026  
«HACED LO QUE ÉL OS DIGA» Creyentes, libres para servir 
di Don Fabio Attard
del Rector Mayor de los Salesianos
11º sucesor de Don Bosco

Layout  |  Settore Comunicazione Sociale - Pierluigi Lanotte 
Foto |  Renato Ricci | renx94@gmail.com
Stampa |  
Traduzione | HERNANDEZ Garcia José Antonio 

Sede Centrale Salesiana
Via Marsala, 42 – 00185 Roma

Edición - Diciembre de 2025
Uso interno



5

ÍNDICE
AGUINALDO 2026
«HACED LO QUE ÉL OS DIGA»
Creyentes, libres para servir

Introducción 					     8
a. 	El primer signo de Jesús es un «portal de ingreso»		  14
b. 	La irrupción definitiva de Dios en la historia			   16
c.	 Jesús inaugura una relación de amor, una alianza 
	 de bondad y de abundancia 					     17

1. MIRAR: Acogida de los signos de los tiempos	 		  19
a. 	María no era un huésped «neutro»		  			   20
b. 	Los retos y las dificultades deben reconocerse y afrontarse, 
	 no dejarse de lado					     22
c.	 La historia es el arca reveladora de la acción de Dios		  23
d.	 Invitación a la reflexión					     27

2. ESCUCHAR: Arraigados en la fe en Cristo	 		  29
a. 	Los acontecimientos deben leerse y vivirse a la luz de Cristo	 30
b. 	La voluntad de Dios surge de los acontecimientos que vivimos	32
c. 	 Un proceso alimentado e iluminado por la Palabra		  33
d. 	Invitación a la reflexión					     37



6

3. ELEGIR: Vivir la llamada con libertad	 39
a. 	 Escucha libre junto con una confianza completa	 40
b. 	 Toda acción tiene sentido –logos– solo en y de la Palabra – Logos	 42
c. 	 Peligro de una fe que se adapta a la cultura dominante	 43
d. 	 Invitación a la reflexión 	 47

4. ACTUAR: Servir con total generosidad	 49
a. 	 Servir de manera libre porque estamos arraigados en Cristo	 50
b. 	 Cooperadores en el proyecto de Dios para los jóvenes	 52
c. 	 La audacia de la fe	 55
d. 	 Invitación a la reflexión	 59

5. 150 años - Salesianos Cooperadores: el sueño profético 
	 de Don Bosco continúa 	 62

6. Algunas propuestas pastorales	 71
1. 	«Haced lo que él os diga»: hacia una pedagogía de la escucha personal	71
2. 	María en Caná: educadora de la libertad auténtica	 72
3. 	El arte de leer los signos del tiempo con los jóvenes	 72
4. 	Elegir: la libertad cristiana como respuesta vocacional	 73
5. 	Los 150 años de los Salesianos Cooperadores: un modelo para hoy	 74

Conclusión	 75



77

COMENTARIO  
al  AGUINALDO 2026

Queridos hermanos,
Hijas de María Auxiliadora,
Miembros todos de la Familia Salesiana,
Jóvenes,

Cada año la cita con el AGUINALDO 
ofrece la oportunidad a todos los Grupos 
de la Familia Salesiana de reunirse 
en torno a un tema particular, para 
compartir y vivir momentos fuertes 
de oración y de reflexión, de escucha 
y de fraternidad. Es un deseo y una 
esperanza que cada Grupo –y cada una 
de las personas dentro de él– puedan 
encontrar alimento para el camino, 
apoyo para la propia experiencia 
educativo-pastoral y personal.



8

El AGUINALDO que nos ha acompañado el año pasado, construido 
alrededor del tema jubilar de la esperanza, nos  ha ofrecido, a 
todos, la oportunidad de mirar al misterio de Cristo como fuente 
de luz que nos ayuda a contemplar las maravillas de Dios en 
el momento presente. Hemos vivido momentos que nos han 
fortalecido en la fe, en lo que el Señor aún tiene que revelarnos, 
y hemos percibido la esperanza como fuerza del «ya» y como 
valor del «todavía no». También hemos contemplado cómo 
para Don Bosco la fuerza de la esperanza le había ayudado y 
sostenido en su camino de descubrimiento y puesta en práctica 
del proyecto de Dios.

Hace 150 años la esperanza fue el motor del corazón pastoral 
de Don Bosco, un corazón capaz de leer los signos de los 
tiempos y de mirar al mundo sostenido por la fe en Dios. La 
conmemoración del centésimo quincua-gésimo  aniversario de 
la primera expedición misionera salesiana no quiere ser una 
celebración circunscrita a un momento cronológico. Recordando 
este momento histórico hemos contemplado cómo el espíritu 
de Dios, en Don Bosco, ha encontrado un corazón abierto y 
disponible. La de Don Bosco fue una respuesta que supo superar 
una visión estrecha y autorreferencial de la vida.

INTRODUCCIÓN



9

Don Bosco vivía en Turín, pero su corazón y su mente habitaban 
en el mundo entero. Su esperanza se basaba en la certeza de 
que –una vez descubierto el proyecto de Dios– no hay otro 
camino sino seguir su voluntad hasta el final. Contemplando 
la virtud teologal de la esperanza, que animaba su vida, 
podemos vislumbrar lo que ya sus primeros discípulos sentían 
y comentaron más tarde: Don Bosco hombre de fe, Don Bosco 
creyente, «Don Bosco con Dios».

Este año me gustaría proponer el tema de la fe. Surgió de 
manera gradual, pero clara, cuando, a principios del mes de 
junio de 2025, los diversos Grupos de la Familia Salesiana se 
reunieron para la Consulta Mundial. Las reflexiones compartidas 
indicaban el tema de la fe: no solo como continuación natural de 
la esperanza sino como “fundamento” de la misma. Si la fuerza 
de la esperanza se funda en la fe, una vida verdaderamente llena 
de esperanza lleva a una más profunda y auténtica relación de 
fe con Jesús, el Hijo del Padre, hecho hombre por nosotros y que 
sigue estando presente entre nosotros con la fuerza del Espíritu. 
Será, pues, como una peregrinación en la fe de toda la Familia 
Salesiana: juntos para renovarnos, juntos para vivir en el mundo 
como cristianos (y salesianos).  En su primera Carta encíclica 
Lumen fidei1,  el papa Francisco ofrece, a este respecto, algunos 
puntos muy pertinentes. Ante todo, como introducción general 

1  Papa Francisco, Carta encíclica Lumen fidei (29 de junio de 2013).



10

al tema de la fe, el papa Francisco nos invita a una corrección 
de mirada: la fe no como algo teológicamente lejano sino como 
«una luz por descubrir». Creer, vivir de fe, significa querer caminar 
en la luz. Fe, entonces, es ese fundamento que tenemos y ese 
camino que emprendemos, porque realmente queremos vivir la 
vida de manera bella y sana. Abrazar la fe expresa ese deseo 
profundo de vivir en la luz, negándose a vivir en la oscuridad, 
en el vacío, en el no sentido. Escribe el papa Francisco que 
esta llamada a «recuperar su carácter luminoso» la queremos 
recorrer «pues cuando su llama se apaga, todas las otras luces 
acaban languideciendo. Y es que la característica propia de la 
luz de la fe es la capacidad de iluminar  toda  la existencia del 
hombre» (n.4).

Esta primera invitación nos interpela directamente cuando 
reconocemos que nuestra misión es educar a la fe y en la fe. 
El desafío que surge inmedia-tamente es muy evidente: ¿Cómo 
podemos hacerlo si esta fuente de luz se va apagando en mí?  
¿Cómo podemos permanecer tranquilos cuando nos damos 
cuenta de que el apagarse de la luz en nuestro corazón significa, 
a la larga, dejar a los jóvenes, y a todos los que acompañamos, en 
las tinieblas más densas? 

Además, esta luz tiene algunas características que deben señalarse. 
Son características que se presentan como apoyos necesarios en 
los momentos duros y difíciles en el camino de la fe.



11

Ante todo, por su potencia, la luz de la fe «no puede provenir 
de nosotros mismos; (sino que) ha de venir de una fuente más 
primordial, tiene que venir, en definitiva, de Dios» (n.4). No se trata 
en efecto de ofrecer cosas humanas, inteligentes y profesionales, 
sino mucho más. Y, por tanto, esta luz no es nuestra, sino que nos 
es concedida.

Hay un segundo aspecto, fruto de esta extraordinaria gratuidad 
divina, y el papa Francisco lo describe en términos a la vez 
profundos y tiernos:  «La fe nace del encuentro con el Dios vivo, 
que nos llama y nos revela su amor, un amor que nos precede 
y en el que nos podemos apoyar para estar seguros y construir 
la vida». La fe no es un producto. Nace no tanto «del encuentro 
con Dios», sino «en el encuentro con Dios». Un encuentro que 
hay que vivir como expresión de plena libertad y como fuente 
continua que nos alimenta con su luz.

Esta breve introducción ya sienta las bases necesarias para situar 
el tema de la fe dentro de una dinámica relacional. Una dinámica 
que es típica de nuestro carisma salesiano. La experiencia de 
la fe en el encuentro con Jesús, Hijo de Dios, emerge como la 
espina dorsal de nuestras acciones por la fuerza de su Espíritu. A 
través de esta energía trinitaria somos los primeros beneficiarios 
de ese don que da forma y significado a todo lo que somos y, 
en consecuencia, a todo lo que hacemos y proponemos para la 
salvación de los jóvenes.



12

«HACED LO QUE ÉL OS DIGA»
Creyentes, libres para servir

Dejémonos guiar este año por una frase del Evangelio de Juan 
pronunciada por María, precisamente al comienzo del mismo 
Evangelio. En lo que debía ser una hermosa fiesta de bodas, 
surge una dificultad: falta el vino. Ante la posibilidad de que una 
fiesta se convierta en un fracaso, encontramos la reacción que 
sale del corazón de María: hay que intervenir. Y lo que María hace 
es simplemente presentar a Jesús la situación real. Pero su hora, 
la de Jesús, aún no ha llegado. María, la madre solícita, con gran 
serenidad, invita a los siervos únicamente a prestar atención a lo 
que Jesús les diga en el momento de «su hora».

Este año os propongo aceptar la invitación de María, con la 
misma actitud de disponibilidad y de libertad que vemos en 
los siervos. También nosotros, miembros de los diversos Grupos 
de la Familia Salesiana, debemos recordar la verdad de nuestra 
elección e identidad: somos siervos, solo siervos. Y también a 
nosotros María nos dice hoy: «Haced lo que él os diga». Cualquier 
cosa que Jesús nos diga, simplemente hay que aceptarla, asumirla 
y vivirla, sin peros.

Invito a todos, queridas hermanas y hermanos, después de 
haber vivido la fuerza de la esperanza, esa «esperanza que no 



13

defrauda», a permitir que lleguen a nuestro corazón las palabras 
de María, y a prestar nuestra mirada y nuestra escucha a Jesús, 
a lo que nos diga, En el conocimiento y la alegría de ser siervos.

Queremos ser sostenidos por la misma fe en llenar hasta el 
borde las jarras, en llevar el agua transformada en vino a las 
realidades cotidianas que habitamos y compartimos con todos. 
Encontrándonos muchos de nosotros en primera línea en 
situaciones difíciles y en lugares críticos, reconocemos el riesgo 
de una fe débil, a veces incluso ausente, con las dramáticas 
consecuencias que luego constatamos, de una falta de compartir 
el «vino» de la bondad, de la empatía y del amor.

Evangelio de Juan 2, 1-11
1A los tres días había una boda en Caná de Galilea, y la madre 
de Jesús estaba allí. 2Jesús y sus discípulos estaban también 
invitados a la boda.  3Faltó el vino, y la madre de Jesús le 
dice: «No tienen vino». 4Jesús le dice: «Mujer, ¿qué tengo yo 
que ver contigo? Todavía no ha llegado mi hora». 5Su madre 
dice a los sirvientes: «Haced lo que él os diga». 
6Había allí colocadas seis tinajas de piedra, para las 
purificaciones de los judíos, de unos cien litros cada 
una.  7Jesús les dice: «Llenad las tinajas de agua». Y las 
llenaron hasta arriba.  8Entonces les dice: «Sacad ahora y 



14

llevadlo al mayordomo». Ellos se lo llevaron. 9El mayordomo 
probó el agua convertida en vino sin saber de dónde venía 
(los sirvientes sí lo sabían, pues habían sacado el agua), y 
entonces llama al esposo 10y le dice: «Todo el mundo pone 
primero el vino bueno y, cuando ya están bebidos, el peor; 
tú, en cambio, has guardado el vino bueno hasta ahora». 
11Este fue el primero de los signos que Jesús realizó en Caná 
de Galilea; así manifestó su gloria y sus discípulos creyeron 
en él. 

Vamos directos al pasaje que ha inspirado el título del 
AGUINALDO, con la meditación del primer «signo» que Jesús 
realiza en Caná de Galilea, como lo narra Juan (2,1-11). 

Tres breves reflexiones introductorias nos ofrecen la clave 
«hermenéutica» que hace que el pasaje sea significativo para 
nuestra experiencia personal y comunitaria.

a.  El primer signo de Jesús es un «portal de ingreso»
En una de sus audiencias, el Papa Francisco comenta este pasaje 
con una imagen muy concreta. Dice que el primer signo de Jesús 
es «una especie de “portal de ingreso”, en el cual se han esculpido 
palabras y expresiones que iluminan todo el misterio de Cristo 



15

y abren el corazón de los discípulos a la fe»2.  El primer signo 
de Jesús no es un espectáculo para admirar, es más bien una 
invitación dirigida al corazón de cada creyente. En él tenemos 
la llamada a aquellas actitudes que aseguran la asunción de la 
propuesta de la fe en él, como evocado al final del pasaje: «sus 
discípulos creyeron en él» (v.11). Este primer signo en Caná va 
inmediatamente al corazón del mensaje de Jesús: la invitación 
a apostar nuestra existencia en su palabra. «Caná» es –hoy–  la 
casa donde vivimos, la obra donde vivimos nuestra misión, el 
grupo de jóvenes, de profesores, de padres que acompañamos. 
Nosotros somos los siervos y discípulos de las diversas 
experiencias concretas y cotidianas.

Y como en Caná, también hoy María sigue teniendo una misión 
fundamental y fundante en este proceso. Ella es quien, caminando 
con nosotros, nos invita a dar el paso de la fe, una fe libremente 
asumida para poder ser auténticos siervos. Y este mismo proceso, 
hecho de fe, libertad y servicio, es el mismo que experimentó 
Don Bosco durante toda su vida. También Don Bosco, desde el 
sueño de 9 años, reconoce a María como Madre y Maestra que lo 
sostenía en su fe, que le dio valor para ser un siervo libre para 
los jóvenes en el campo indicado por ella.

2 Papa Francisco, Audiencia general, 8 de junio de 2016: https://www.vatican.va/
content/francesco/es/audiences/2016/documents/papa-francesco_20160608_
udienza-generale.html.



16

b.  La irrupción definitiva de Dios en la historia
Un segundo punto de reflexión lo ofrece el papa Benedicto XVI 
partiendo de las palabras que introducen este primer signo: «A 
los tres días había una boda en Caná» (v.1).

En su libro Jesús de Nazaret, el papa Benedicto dice que aquí nos 
encontramos en el corazón del misterio de Dios que se manifiesta. 
La indicación del tiempo es un símbolo de todo el obrar de Dios 
en la historia. El «tercer día» comunica la anticipación del 
cumplimiento de la historia de salvación que tiene lugar en la 
resurrección de Cristo, el tercer día. Tenemos en este preciso 
momento, dice el Papa, «la irrupción definitiva de Dios en la 
tierra»3.  Caná es un lugar que contiene, de manera humilde 
y oculta, el cumplimiento del proyecto del amor de Dios para 
la humanidad. Caná es cada lugar al que somos enviados, en 
cuanto espacio donde Dios sigue haciéndose presente a través 
de los que escuchan su palabra, la creen y la viven.

Esta reflexión tiene un significado muy significativo para 
nosotros. Si «Caná» es cada lugar que habitamos, entonces somos 
nosotros a quienes el Señor llama para ser signos y portadores de 
su amor a los jóvenes, a la humanidad. Ciertamente no depende 

3 Joseph Ratzinger-Benedetto XVI, Gesù di Nazaret, Libreria Editrice Vaticana, Città 
del Vaticano, 2007, p.292. [Edición española: Jesús de Nazaret, primera parte, La 
Esfera de los libros, Madrid 2007].



17

de nosotros «la irrupción de Dios en la tierra», pero a nosotros 
se nos da la oportunidad de facilitarla como don gratuitamente 
recibido y libremente aceptado. Toda nuestra acción vivida de 
manera generosa participa en este designio de Dios... pero 
también toda nuestra resistencia o rechazo corren el riesgo de 
negar ese «buen vino» a los demás.

c. Jesús inaugura una relación de amor, una alianza 
de bondad y de abundancia
Un tercer punto introductorio, tomado siempre del papa 
Benedicto XVI: el ambiente de la fiesta «nupcial» es la dimensión 
más apropiada que caracteriza la relación de Dios con toda la 
humanidad, la alianza nupcial por excelencia4. 
En verdad, nos damos cuenta de que Jesús no viene simplemente 
a dejarnos un mensaje. A través de este primer signo, lo que Jesús 
está por inaugurar es una relación de amor, un pacto de bondad 
y abundancia. Jesús nos invita a entrar en una relación viva y 
vivificante. Con él habitamos un espacio sagrado donde, ante 
todo, nos descubrimos amados. En esta relación de amor somos 
positivamente desafiados y animados a seguirlo.
Reconociendo que estamos siempre en busca de ese «vino 
bueno» que nunca falla, el camino a recorrer es uno solo, el 

4  Idem.



18

indicado por María: «Haced lo que él os diga». La fiesta nupcial 
por un lado inaugura una nueva realidad y, por otro, confiere un 
sello a la nueva y eterna alianza.
Podemos decir que la experiencia de Caná es un verdadero «vientre» 
en el cual la fidelidad de Dios nos viene al encuentro, completando y 
llevando a plenitud la búsqueda de amor por parte del hombre. Esto 
quiere decir que cuando llega la hora, a la propuesta de Jesús se 
responde obedeciendo (ob-audire), con la escucha de la fe, vivida 
fielmente.
El banquete se convierte así en el altar que reparte abundantemente 
el vino nuevo de la Palabra. Una distribución generosa, fruto de la 
fe vivida con libertad. Siguiendo la invitación de María, esta vida 
iluminada por la Palabra de Jesús se vive en la forma del servicio 
para el bien de todos, con plena disponibilidad del corazón.
A la luz del pasaje de las bodas de Caná, son varios los desafíos 
que el AGUINALDO 2026 nos comunica. Estoy convencido 
de que la llamada, para cada Grupo de la Familia Salesiana, a 
vivir mejor su carisma, encuentra en este pasaje del Evangelio 
estímulos adicionales para ser vivida en favor de los jóvenes y 
de todos aquellos que comparten la misión salesiana. No solo, 
sino también para servir a tantas personas en diversas partes del 
mundo a las que el Señor pide llevar el vino de la esperanza, la 
alegría de la comunión.



m
ira

r



20

1. MIRAR: Acogida de los signos de los tiempos
Una primera llamada que os invito a acoger, y sobre la cual 
reflexionar, es acerca de la actitud de María: la mujer atenta a 
lo que estaba sucediendo a su alrededor. El evangelio nos dice 
simplemente que «a los tres días había una boda en Caná de 
Galilea, y la madre de Jesús estaba allí» (v.1). El evangelio no da 
más información. Pero cuando escuchamos estas pocas palabras 
y las relacionamos con su reacción, comenzamos a entrever 
algunos elementos significativos del corazón de María.

a.  María no era un huésped «neutro»

Su presencia era atenta y viva a todo lo que sucedía a su 
alrededor. En términos figurados, pero densos, podemos decir que 
María abrazó el tiempo y la historia de aquellos que la quisieron 
como invitada a su fiesta de bodas. María podía tranquilamente 
sentirse una persona que no debe entrometerse, aunque intuía 
la triste consecuencia de la falta de vino. Sin embargo, eligió no 
permanecer indiferente. 

He aquí un primer aspecto sobre el cual nosotros –como 
seguidores de Jesús– estamos llamados a interrogarnos: ¿en 
qué medida nos sentimos interpelados con respecto a los 



21

acontecimientos de la historia que estamos viviendo y en los 
lugares que habitamos? ¿Qué posición tomamos allí donde 
también podemos elegir permanecer alejados porque en 
algunas cosas «no me toca», «no son mi responsabilidad»? A la 
luz de lo que María ha hecho, ante los desafíos que nos rodean, 
nos sentimos profunda y personalmente interpelados. En una 
cultura de anonimato e indiferencia, ¡reconocemos que también 
nosotros corremos el riesgo de vivir opciones bajo el signo de lo 
«políticamente correcto»!

Abrazar el tiempo y la historia como actitud existencial implica 
algunas exigencias que solo a la luz de la fe en Cristo podemos 
captar y asumir.

En el campo educativo-pastoral esta elección de María es 
para nosotros una llamada fuerte y amable a no caer en esa 
indiferencia que no solo justifica las cosas, sino también pasiva 
e indirectamente las favorece. ¿Cuántas veces encontramos 
incluso a gente llamada ‘de Iglesia’ que ante el drama de los 
refugiados, de los pobres, de los vulnerables, se retiran en su 
buena vida considerándolos solo como molestias y descarte?

m
ira

r  
Ac

og
id

a 
de

 lo
s 

si
gn

os
 d

e 
lo

s 
tie

m
po

s



22

b.  Los desafíos y las dificultades deben reconocerse 
y afrontarse, no dejarse de lado

Así hizo María en Caná. ¡Cuántas veces nos sucede que –ante 
situaciones imprevistas de incomodidad– en lugar de afrontarlas 
con la fuerza de la serenidad y de la pasión apostólica nos 
distanciamos, justificándonos demasiado fácilmente! El peligro 
es que, poco a poco, esa inercia pastoral pueda convertirse en 
«cultura» también entre nosotros. Esperamos –y pedimos con 
fuerza– que los demás hagan su parte, tal vez les echamos la 
culpa, y así creemos anestesiar nuestras conciencias, fingiendo 
creer que no tenemos nada que ofrecer, o no estamos llamados 
a intervenir.

Cuando el pobre llama a la puerta, no podemos hacer la vista 
gorda. Para nuestro padre y maestro Don Bosco su respuesta no 
partía de los cálculos de los medios, sino de la disponibilidad 
de su corazón, que estaba en sintonía con los jóvenes de su 
tiempo. Desde el principio fue movido por el deseo de entrar en 
contacto con ellos, pobres y necesitados como eran. Tengamos 
mucho cuidado de no dejarnos llevar por la perspectiva de una 
vida consagrada y pastoral fuertemente condicionada por una 
mentalidad burguesa y selectiva. El pobre no lo escogemos 
nosotros, sino que nos es enviado por la Providencia. Acoger 
a los jóvenes pobres y hacer todo lo posible por ellos, es una 
llamada que debemos tomar en serio.



23

c.  La historia es el arca reveladora de la acción de Dios

Un tercer punto de partida que tomamos de la acción de María 
es la conciencia de que, en los momentos pequeños y humildes, 
cuando se viven con generosidad, la historia se convierte en 
un arca donde se revela la acción de Dios. Una simple atención 
materna, una invitación urgente a los siervos, preparan el 
terreno para la hora de Jesús, para su primer signo. ¡Cuánto 
nos sorprende el Señor cuando estamos atentos a los detalles 
de la existencia humana, especialmente cuando estamos con 
los pobres y necesitados! ¡Cuántas vidas han experimentado 
el bálsamo de la misericordia de Dios a través de gestos de 
atención por parte de educadores y educadoras que con bondad 
materna regalaron una sonrisa, una palabra de aliento, en lugar 
de miradas de condena o palabras humillantes!

Toda la experiencia de Don Bosco nos comunica que «el patio», 
tanto físico como metafórico, es el lugar de la revelación de la 
bondad de Dios. El amor lo comunicamos viviéndolo de manera 
serena cuando estamos presentes entre y para los jóvenes, que 
así se sienten reconocidos, apreciados y amados. El compartir 
se construye en las relaciones con nuestros colaboradores y 
colaboradoras cuando nos piden esos «cinco minutos» de escucha. 
La sabiduría pastoral y educativa pasa por la cotidianidad de los 
gestos, vividos con un corazón abierto, disponible, atento y lleno 
de afecto.

m
ira

r  
Ac

og
id

a 
de

 lo
s 

si
gn

os
 d

e 
lo

s 
tie

m
po

s



24

Vale la pena recordar aquí una reflexión, más que nunca actual, 
ofrecida por el salesiano Dominic Veliath sobre el contexto de 
Asia Sur5.  Escribe:

El carisma salesiano está todavía en peregrinación. Cada 
peregrinación implica una cierta cantidad de riesgo; a 
veces uno es desafiado a aventurarse por lo que puede 
parecer aún un camino inexplorado. Es en este contexto 
que, cada salesiano, incluido el salesiano en el contexto 
de Asia Sur, confiado en la presencia permanente del 
Espíritu de Dios, arraigado en el carisma salesiano y en 
comunión fraterna con toda la Congregación salesiana, 
es llamado a continuar su camino con un poco de esa 
confianza que ha sido tan perspicazmente  descrita por 
el poeta Antonio Machado en su poema Caminante no hay 
camino: «Caminante, no hay camino, se hace camino al 
andar»6.

5  Dominic VELIATH, “Encounter of the Salesian Charism. South Asian Context”, en, 
Journal of Salesian Studies, July–December 2015, Vol.16, n.2, pp.189-207; cf. https://
www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_
the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf
6  Idem, p. 207. El original en inglés: The Salesian charism is still on a pilgrimage. 
Every pilgrimage involves a certain amount of risk; at times one is challenged 
to venture along what may seem as yet an uncharted course. It is in this setting 
that every Salesian, including the Salesian in the South Asian context, confident 
in the abiding presence of the Spirit of God, rooted in the Salesian charism and in 



25

María, la mujer atenta a lo que estaba sucediendo a su alrededor, 
nos invita a no permanecer alejados, indiferentes a las necesida-
des de aquellos a quienes el Señor nos pide que acompañemos.

fraternal communion with the Salesian congregation at large, is called to continue 
his journey with a little of that trust which has so insightfully been described by 
the poet Antonio Machado in his poem Antonio Machado in his poem Caminante 
no hay Camino: “Wayfarer! There is no way. The way is made by walking”.

m
ira

r  
Ac

og
id

a 
de

 lo
s 

si
gn

os
 d

e 
lo

s 
tie

m
po

s





27

Invitación a la reflexión

•	Como comunidades y grupos, preguntémonos si 
tenemos espacios y momentos en los que juntos 
reflexionemos sobre las pobrezas que nos rodean.

•	 Preguntémonos si nuestro estilo de vida es realmente 
un testimonio auténtico para los que nos conocen, 
para los que servimos, a veces verdaderos pobres en 
alma y cuerpo.

•	 Preguntémonos si los pobres son números y un objeto 
de ideología y estrategia pastoral, o si somos para ellos 
servidores con los medios que tenemos. ¿Cómo somos 
de generosos con nuestros «cinco panes y dos peces».



28



2es
cu

ch
ar



30

2. ESCUCHAR: Arraigados en la fe en Cristo
María, atenta a lo que pasaba a su alrededor, dice a los siervos: 
«haced lo que él que os diga». (v.5) La invitación es clara y simple. 
Pero sabemos que también es muy difícil. Se trata no solo de 
reconocer los acontecimientos, con sus urgencias y necesidades, 
sino de leerlos a la luz de la fe en Cristo. La mayoría de las veces 
hacemos bien la lectura de los acontecimientos, de manera 
profesional y competente, con análisis generalmente bien 
desarrollados y precisos, a nivel -por así decirlo– «horizontal». 
Pero para nosotros que seguimos a Jesús este nivel  –que 
nunca debe faltar– tiene que ir absolutamente acompañado 
por el «vertical». Qué fácil es que, para responder a las diversas 
emergencias, emprendamos el camino de una actividad 
frenética en favor de los pobres y de los necesitados, y a la larga, 
muchas veces, terminamos siendo absorbidos en un abismo de 
activismo que ya no nos deja tiempo para mirar el rostro de los 
que queremos servir, ¡ni siquiera el rostro de Aquel que nos ha 
llamado a servirles en su nombre!

a.  Los acontecimientos deben leerse y vivirse a la luz 
de Cristo

María invita a una respuesta que ciertamente se enfrenta a la 
dificultad inesperada, pero con una indicación muy clara: «haced 



31
es

cu
ch

ar
  A

rr
ai

ga
do

s 
en

 la
 fe

 e
n 

Cr
is

to

lo que él os diga». El énfasis primario no está en lo que uno 
debe hacer, ¡sino en Aquel que dice lo que uno debe hacer! Los 
acontecimientos deben leerse y afrontarse a la luz de Cristo. Esta 
es una indicación irrenunciable así como también una fuente 
de energía verdadera para quien cree. Hay varias maneras 
de responder a la pobreza. El creyente opta por esta: actuar 
partiendo de la Palabra de Jesús. Para el creyente en Cristo vale 
lo que tantos santos de la caridad han transmitido con su vida y 
testimonio. Nuestro padre Don Bosco lo transmitió claramente: 
actuar en el nombre de Jesús.

Es de gran importancia, para nosotros, lo que los primeros 
salesianos han conservado en su recuerdo de la figura de Don 
Bosco, sobre todo en sus aspectos más profundos espirituales 
y místicos. En un artículo de las Constituciones salesianas, el 
artículo 10, que abre la sección sobre el espíritu salesiano, 
encontramos la síntesis de esta llamada que Don Bosco vivió de 
manera auténtica:

Artículo 10:
Don Bosco vivió y nos transmitió, por inspiración de Dios, un 
estilo original de vida y de acción: el espíritu salesiano.
Su centro y síntesis es la caridad pastoral, caracterizada por 
aquel dinamismo juvenil que tan fuerte aparecía en nuestro 
Fundador y en los orígenes de nuestra Sociedad. La caridad 
pastoral es un impulso apostólico que nos mueve a buscar 
las almas y servir únicamente a Dios.



32

b.  La voluntad de Dios emerge de los acontecimientos 
que vivimos

En esta dinámica, arraigada en Cristo, surge una experiencia 
que progresivamente nos hace desvelar el plan de Dios. La 
voluntad de Dios surge de dentro de nuestra colaboración en 
los acontecimientos que vivimos en él y por su causa. Y cuando 
en sinceridad somos y actuamos a partir de su mirada, el Señor 
de la vida nos sorprende, siempre, de la manera más inesperada. 
Creer entonces no es una elección que asegura éxitos y triunfos; 
creer es confiar en sus manos, es crecer en la segura certeza 
que proviene de un corazón guiado por la divina providencia. 
Si en lugar de esta elección radical entra la lógica del cálculo, 
entonces todo toma otra dirección, cuya meta no conocemos. 
María sigue siendo la guía de una confianza total y confiada. Así 
ha sido, así continúa siendo. 

En el episodio evangélico que estamos meditando, en efecto, 
no encontramos ninguna palabra de duda o de desconfianza, ni 
siquiera de resignación por parte de los siervos: solo gestos de 
confianza, plena y total:

Su madre dice a los sirvientes: «Haced lo que él os diga». 
Había allí colocadas seis tinajas de piedra, para las 
purificaciones de los judíos, de unos cien litros cada una. Jesús 
les dice: «Llenad las tinajas de agua». Y las llenaron hasta 



33

arriba.  Entonces les dice: «Sacad ahora y llevadlo al 
mayordomo». Ellos se lo llevaron. (vv.5-8)

Son versículos que comunican –en el silencio total de los 
protagonistas–una disponibilidad, una prontitud y una 
generosidad que pueden también dejar un poco perplejos. 
¡En cambio no! es la reacción de quien elige apostar por la 
Palabra escuchada. Es la posición de quien realmente cree. Es la 
elección de quien no está ahí para hacer preguntas o, peor aún, 
condiciones. ¡Aquí está el siervo fiel!

c. Un proceso alimentado e iluminado por la Palabra
Finalmente, tomemos un dato que nosotros los creyentes 
no podemos perder: este es un proceso que se sostiene porque 
está continuamente alimentado e iluminado por la Palabra. 
Interpretar todo a la luz de Dios y contemplar su voluntad en 
los acontecimientos que se revelan ante nosotros, no es un dato 
automático. Requiere un corazón en sintonía con el poder de 
la Palabra. Esta es una necesidad que en una cultura como la 
nuestra –donde la eficiencia prevalece sobre la eficacia y donde 
el resultado se considera más importante que el proceso– 
nos arriesgamos continuamente a subestimar, procediendo 
directamente a hacer, incluso con las mejores intenciones. 
La consecuencia es que el punto de referencia –la Palabra 

es
cu

ch
ar

  A
rr

ai
ga

do
s 

en
 la

 fe
 e

n 
Cr

is
to



34

meditada y contemplada– se hace cada vez más débil y a la larga 
se considera incluso como tiempo perdido.

 ¿Cuántas veces escuchamos decir, incluso en nuestras 
comunidades religiosas, que no tenemos tiempo para la 
meditación porque estamos muy ocupados con los compromisos 
pastorales? Y cuanto más grandes son los compromisos, tanto 
más abandonamos la amistad con la Palabra. El resultado, por 
desgracia, es una autorreferencialidad pastoral que se refuerza 
en nombre de la acción y de los compromisos pastorales. En 
correspondencia a lo que una vez el papa Francisco definió 
como «mundanidad espiritual», nosotros corremos un riesgo 
muy similar, el callejón sin salida de la «mundanidad pastoral». 
Es decir, hacemos con gran empeño el trabajo de Dios, pero a la 
larga olvidamos al Dios que inicialmente nos llamó para servirle. 
Qué tragedia cuando, creyendo servir a Dios en los pobres, 
acabamos por justificar su propia irrelevancia. Terminamos 
elevando a ídolos nuestros propios proyectos pastorales!

Quisiera ofrecer aquí una reflexión sobre la fuerza y centralidad 
de la Palabra de una santa de la caridad que muchos de nosotros 
hemos encontrado: Madre Teresa de Calcuta. Escribe a sus 
hermanas palabras que valen también para nosotros hoy:

Me preocupa que alguno de vosotros todavía no se haya, 
realmente, encontrado con Jesús –cara a cara– tú y Jesús a 



35
es

cu
ch

ar
  A

rr
ai

ga
do

s 
en

 la
 fe

 e
n 

Cr
is

to

solas. Podemos pasarnos tiempo en la capilla,  pero ¿habéis 
visto con los ojos de vuestra alma como Él os mira con amor? 
¿Conocéis realmente al Jesús vivo, no a través de los libros sino 
por estar con Él en vuestro corazón? ¿Habéis oído las palabras 
llenas de amor con que Él os habla?... Nunca abandonéis este 
contacto diario e íntimo con Jesús como persona real y viva 
–y no simplemente como una idea. ¡Cómo podernos pasar un 
solo día sin oír a Jesús diciendo «te amo»! ¡Imposible! Nuestra 
alma lo necesita tanto como el cuerpo necesita respirar el aire. 
De lo contrario, la oración está muerta y la meditación es tan 
solo una reflexión. Jesús quiere que cada uno de nosotros le 
escuche, hablando en el silencio de vuestro corazón. Estad 
alerta de todo lo que pueda bloquear ese contacto personal 
con Jesús vivo7.

La calurosa invitación de santa Teresa de Calcuta está dirigida 
a quien quiera hacer de la fe la fuente de su identidad y de sus 
acciones. Ser creyentes nos pone en el corazón de la historia 
para que, como protagonistas, acojamos y vivamos la historia, y 
en la historia, a la luz de Cristo. Solo así –alimentados y nutridos 
con el sustento de la Palabra– podremos constatar con asombro 
que la voluntad de Dios emerge más límpida ante nuestros ojos.

7  De la carta que Madre Teresa escribió a toda la familia de las Misioneras de la 
Caridad, durante la Semana Santa de 1993, el 25 marzo. https://es.catholic.net/
imprimir.php?id=69841





37

Invitación a la reflexión

•	 ¿Reconocemos lo fácil que es responder a las necesidades de 
los pobres y ofrecer procesos educativo-pastorales sin una 
lectura previa humana y espiritual de la situación?

•	Como comunidades y grupos, ¿reconocemos la urgencia del 
valor de «perder» tiempo para reflexionar y orar antes de 
actuar? El valor de las propuestas reside en las raíces que 
alimentan al árbol para que dé frutos buenos y duraderos.

•	 ¿Hemos interiorizado que servir a los pobres es consecuencia 
de nuestro encuentro con Cristo, porque son ellos mismos 
quienes nos devuelven a Él para servirles aún más?

•	 ¿Nos damos cuenta constantemente de que el peligro de 
la «mundanidad pastoral» al final alimenta nuestro ego, 
con la consecuencia de que en lugar de servir a los pobres, 
terminamos sirviéndonos de los pobres?



38



3el
eg

ir



40

3. ELEGIR: Vivir la llamada con libertad 
El relato del «signo» de Caná ofrece ulteriores pistas que 
arrojan más luz sobre nuestra experiencia de fe vivida, como 
guía y llamada para nuestros caminos educativo-pastorales. 
Los siervos escuchan, acogen y obedecen, como María les había 
pedido. Su actitud y sus opciones son como la realización de otra 
declaración de Jesús, cuando  –en el episodio lucano de la «mujer 
de entre el gentío, levantando la voz, le dijo: «Bienaventurado el 
vientre que te llevó y los pechos que te criaron». Pero él dijo: 
«Mejor, bienaventurados los que escuchan la palabra de Dios y 
la cumplen¡» (Lc 11,27-28).  

Ahí está la clave. Es importante y decisivo sentirse parte de la 
historia de la humanidad, acogiendo y «leyendo» los signos de 
los tiempos; es absolutamente necesario estar arraigados en la 
fe en Cristo. Pero la verdad de estas dos actitudes se evidencia 
al máximo grado en el momento en que se acoge y se vive la 
Palabra. Surge entonces el camino de una fe auténtica, marcada 
por un crecimiento sano y sólido.

a.  Escucha libre junto con una confianza completa

El momento de cambio está marcado por esa escucha libre 
marcada por una confianza completa. Las frases del evangelio 
tienen una carga muy fuerte y un significado siempre actual.



41

Jesús les dice: «Llenad las tinajas de agua». Y las llenaron 
hasta arriba. Entonces les dice: «Sacad ahora y llevadlo al 
mayordomo». Ellos se lo llevaron (Jn 2,7-8)

Cuando uno confía en Jesús, no hay lugar para más. De hecho, 
la disponibilidad humana se hace aún más plena y alegre, más 
pronta y generosa. El autor del evangelio ofrece un detalle que, 
como educadores y pastores, no podemos dejar de notar: «(las 
tinajas) las llenaron hasta arriba» (v.7). Hasta arriba, más allá de la 
ya gran cantidad de litros de las tinajas. Vale la pena ser generoso, 
siempre, de una generosidad «desbordante». Cuando Jesús llama, 
se sigue así, obedeciendo –ob-audire– con libertad y sin medida, 
una y otra vez, como señala la continuación del Evangelio: 
«Entonces les dice: “Sacad ahora y llevadlo al mayordomo”. Ellos se 
lo llevaron» (v.8).

Creo que muchos de nosotros, en nuestra vida, como niños y 
jóvenes, pero también creo que como adultos, hemos tenido la 
alegría de conocer a personas que nos recuerdan la generosidad 
de estos siervos. Personas que todavía llevamos en el corazón y 
en la mente, no tanto por las cosas que han hecho, sino por la 
actitud libre y generosa que nos han transmitido. Ciertamente 
nos han marcado, porque su corazón estaba habitado por la 
presencia de Jesús, tenían un corazón iluminado y guiado por la 
Palabra y alimentado por la Eucaristía.

el
eg

ir 
 V

iv
ir 

la
 ll

am
ad

a 
co

n 
lib

er
ta

d



42

b.  Toda acción tiene sentido –logos– solo en y de la 
Palabra – Logos
En los siervos captamos lo que hoy se nos pide, si realmente 
queremos ofrecer una experiencia de crecimiento integral a 
aquellos a quienes estamos llamados a servir. Seremos auténticos 
educadores y pastores solo cuando toda nuestra acción adquiera 
sentido (razón, motivo, logos) en y de la Palabra (Logos). Solo en 
una práctica de vida entretejida de palabras y acciones que se 
dejan contagiar por la Palabra, podemos ir más allá del muro de 
la indiferencia y de la apatía, tan difundidos hoy. Cuando vemos 
que falta el vino de la esperanza y de la verdadera alegría, 
cuando nos sentimos impotentes frente a tantos desafíos reales 
que encontramos cada día, la tentación es la de defendernos 
distanciándonos, y hacer lo mínimo.

Pero hay otra opción, que es evangélica y salesiana: «abandonarse» 
y «confiar» en su palabra... Como nos testimonian los siervos, 
como nos testimonian Don Bosco y tantos salesianos conocidos, 
con sus opciones concretas, siempre precedidas por una atención 
precisa y sistemática a las fuentes de su vida. Todo surge de 
este espacio sagrado y profundo. Han sido discípulos y siervos 
que de su vida, por y con los demás, han hecho una experiencia 
que prolongaba su relación con Jesús, vivida con la fuerza de su 
Palabra. Su devocionismo no era abstracto o pietismo emocional, 
sino expresión y síntesis de madurez humana y espiritual, de 



43

clarividencia inteligente y sabia, de empatía humana e impulso 
místico. En su experiencia vivida con una personalidad fuerte 
y determinada no vemos signos de debilidad, de resignación 
pasiva. Podemos decir que su protagonismo lo han vivido dentro 
de un marco relacional marcado por la gracia de unidad, un marco 
existencial profundamente humano y profundamente divino. Al 
obedecer no han renunciado a su personalidad en absoluto, sino 
que la han moldeado a través de ella. Su confianza en la palabra 
de Jesús, como la de los siervos, sigue ofreciéndonos vino nuevo 
que inaugura una vida nueva, tanto para nosotros como para 
nuestros jóvenes.

c. Peligro de una fe que se adapta a la cultura 
dominante  
Y aquí reconocemos la invitación a no sucumbir al peligro de una 
fe que se adapta a la cultura dominante. La dimensión profética 
de nuestra misión debe tener en cuenta un contexto como el 
actual que «tira hacia abajo», lo inmediato, lo útil y provechoso, 
lo que gratifica aquí y ahora, cuando no lo más cómodo. La 
palabra de Jesús a los siervos podía ser «manejada» y «tratada» 
de manera únicamente humana, con una desconfianza más que 
nunca plausible y «razonable». El resultado habría sido muy 
diferente, podemos imaginar fácilmente.

el
eg

ir 
 V

iv
ir 

la
 ll

am
ad

a 
co

n 
lib

er
ta

d



44

Cuántas veces también a nosotros hoy nos sucede que  –ante 
desafíos pastorales urgentes– el razonamiento humano toma el 
control. Una lectura solo horizontal, en sí misma construida con 
arte, termina por despotencializar, hasta excluir, una lectura de 
fe de los desafíos que estamos llamados a afrontar. Por un lado, 
somos conscientes de que los estudios y las investigaciones 
sobre los jóvenes nos invitan a escuchar su búsqueda de 
sentido, pero por otro –a esta conciencia que pide una respuesta 
profética– nos limitamos a dar o una respuesta solo horizontal, 
tal vez respondiendo solo a una necesidad en lugar de la 
pregunta implícita de sentido. Se tiene la impresión de que, a 
veces, proyectamos sobre los jóvenes nuestros miedos, porque 
nos incomoda afrontarlos y superarlos, nos saca de nuestras 
zonas de confort. Permaneciendo en la vertiente puramente 
humana y racional, o de la cultura dominante, nos sentimos 
superficialmente justificados, mientras nuestros jóvenes 
permanecen gritando en el desierto.

Leyendo la historia de los comienzos en Valdocco, en la casa 
Pinardi desde 1847 en adelante, vemos que Don Bosco ofrece 
a los jóvenes experiencias fuertes y sólidas. Buscaba jóvenes 
pobres y sin hogar para darles lo mínimo necesario: comida, 
vivienda, educación. Pero ya desde el principio Don Bosco 
era consciente de que había que ofrecer propuestas que hoy 
llamamos «integrales». Pietro Braido escribe:

Humilde en lus orígenes, la primera institución de Don Bosco 
crecía lentamente, pero con creciente vigor y notoriedad, como 



45

el grano evangélico de mostaza. Pero era debida a un operador 
de tal fuerza interior, de tan sólida fe humana y cristiana, de 
sobresaliente capacidad para el cambio e irradiación, que 
concluía dando de sí imágenes mucho más amplias que la 
efectiva realidad. Ocurriría otro tanto en el futuro8. 
No trabajaba, sin embargo, solo para la publicidad. En la 
obra de recuperación y potenciación religiosa, moral y, por 
tanto, civil de la juventud sobre todo trabajadora, los «pobres 
artesanitos», solía recurrir también a medios vigorosos, como 
los ejercicios espirituales. Ya en 1847 había tenido una 
primera experiencia con los oratorianos... Ciertamente más 
atestiguada por el mismo Don Bosco fue la repetición de 
una experiencia análoga en 1848. Había implicado, para una 
buena parte de los cincuenta participantes, la permanencia 
día y noche en los locales del Oratorio, hecha posible por la 
disponibilidad de toda la casa Pinardi9.

Para que nuestra respuesta esté llena de fe en la palabra de 
Jesús, urge que acojamos esta invitación con gran disponibilidad, 
tanto hacia Aquel que nos llama como como respuesta a los que 
están esperando. Nuestra vacilación, nuestras dudas, no deben 
tener la última palabra.

8 Pietro BRAIDO, Don Bosco, prete dei giovani, nel secolo delle libertà, (LAS – 
Roma 2009), Vol. I, Cap. VII: La rivelazione di Don Bosco educatore (1846-1850), 
p.216 [Edición española: Don Bosco sacerdote de los jóvenes en el siglo de las 
libertades, Didascalia, Rosario-Argentina, 2009, p. 229]
9 Idem., p.223 [Edición española; p. 236].

el
eg

ir 
 V

iv
ir 

la
 ll

am
ad

a 
co

n 
lib

er
ta

d





47

Invitación a la reflexión

•	 Comprometámonos para que nuestra vida de fe tenga 
la forma de una relación marcada por la libertad y el 
abandono confiado.

•	 Hagamos un examen de conciencia sobre nuestras 
motivaciones, si están arraigadas y alimentadas 
por la Palabra (Logos), libres de motivaciones 
autorreferenciales.

•	 Desarrollemos nuestra capacidad intelectual siempre 
a la luz de la sabiduría de Dios. Que nuestra inteligencia 
no oscurezca y debilite la voz profética de la Buena 
Nueva.



48



4ac
tu

ar



50

4. ACTUAR: Servir con total generosidad
Las bodas de Caná fueron una «fiesta» enriquecida por la 
respuesta confiada y generosa de los siervos a la invitación 
de María de hacer lo que Jesús les dijo que hicieran. Cuando 
el servicio está marcado por la entrega generosa de sí mismo, 
una generosidad arraigada en la fe, los resultados son un regalo 
para todos. Podemos comprobarlo en los diversos procesos 
educativo-pastorales llevados a cabo por personas dedicadas 
a la misión, por colaboradores y colaboradoras que se sienten 
parte viva del carisma y del proyecto pastoral salesiano. 
Dedicación y pertenencia que son verdadera y real asunción de 
la llamada, realización de ella, no un simple apéndice. Al final, 
son estas opciones de fondo las que dan alma a todo camino 
de crecimiento integral de los jóvenes. Son opciones que 
condicionan positivamente el resultado.

a.  Servir de manera libre porque estamos arraigados 
en Cristo

No hay libertad más auténtica y verdadera que la que emana 
de esta relación con Él. La alegría del siervo libre surge de un 
corazón que ya ha encontrado el centro de su identidad. El siervo 
que se alimenta de la fuente que es Cristo, no tiene intenciones 
o motivaciones alternativas. Vive bien su servicio sin necesidad 



51

de depender de la búsqueda de gratificaciones personales que 
vienen del exterior. Su corazón ya está lleno de Aquel que lo ha 
llamado y enviado, y esto es más que suficiente.

Su donación, por lo tanto, es límpida, y por eso comunica 
externamente ese sentido de libertad interior. De aquí viene el 
verdadero gozo que todo verdadero siervo de los jóvenes lleva 
consigo. Somos portadores del vino bueno, somos «signos y 
portadores del amor de Dios a los jóvenes, especialmente a los 
más pobres» (Const 2), no porque lo hayamos producido nosotros, 
sino porque creemos que nos ha sido dado gratuitamente. Se 
nos pide solamente que no lo mantengamos como propiedad 
personal, sino que lo distribuyamos con generosidad. La alegría 
que comunicamos cuando estamos arraigados en Cristo es una 
alegría que nos es dada en abundancia, pero con la promesa de 
que esta alegría llega a ser plena al compartirla. La promesa de 
Jesús en la última cena continúa apoyándonos en este servicio:

Como el Padre me ha amado, así os he amado yo; permaneced 
en mi amor. Si guardáis mis mandamientos, permaneceréis en 
mi amor; lo mismo que yo he guardado los mandamientos de mi 
Padre y permanezco en su amor. Os he hablado de esto para que 
mi alegría esté en vosotros, y vuestra alegría llegue a plenitud 
(Jn 15,9-11)

En estos meses pasados del Jubileo del Año Santo 2025 muchos 
de nosotros hemos vivido o seguido de cerca la experiencia 

ac
tu

ar
  S

er
vi

r c
on

 to
ta

l g
en

er
os

id
ad



52

del Jubileo de los Jóvenes, entre finales de julio y principios de 
agosto. Hace efecto recordar aquí las palabras que san Juan Pablo 
II escribió en su carta apostólica, Novo millennio ineunte, al final 
del Año Santo 2000, donde encontramos un comentario sobre el 
Jubileo de los jóvenes de aquel año, 2000. Son palabras en honor 
a la alegría. parecen escritas para nosotros hoy, luchando con los 
jóvenes nacidos alrededor del milenio:

¿No es, tal vez, Cristo el secreto de la verdadera libertad y 
de la alegría profunda del corazón? ¿No es Cristo el amigo 
supremo y a la vez el educador de toda amistad auténtica? Si 
a los jóvenes se les presenta a Cristo con su verdadero rostro, 
ellos lo experimentan como una respuesta convincente y 
son capaces de acoger el mensaje, incluso si es exigente y 
marcado por la Cruz. Por eso, vibrando con su entusiasmo, 
no dudé en pedirles una opción radical de fe y de vida, 
señalándoles una tarea estupenda: la de hacerse «centinelas 
de la mañana» (cf.  Is  21,11-12) en esta aurora del nuevo 
milenio (NMI 9)10.

Sí, los jóvenes siguen buscando a quien tiene el valor y la 
convicción de la fe en Cristo. No falta la búsqueda por parte de 
los jóvenes. Necesitamos personas, adultas en la fe, dispuestas 
a presentar el rostro de Jesús como siervos y peregrinos. 
Necesitamos educadores y pastores dispuestos a escuchar y vivir 
la buena noticia.

10	 San Juan Pablo II, Carta apostólica Novo Millennio Ineunte, 6 de enero de 2001.



53

b.  Cooperadores en el proyecto de Dios para los 
jóvenes

A través de este servicio convencido y gozoso nosotros, educadores 
y pastores, nos convertimos en cooperadores en el proyecto de 
Dios para los jóvenes. Como María, también nosotros hemos 
tomado la decisión de no alejarnos de lo que está sucediendo 
a nuestro alrededor. Elegimos ser parte de la historia de los 
jóvenes. Porque estamos convencidos de que estos jóvenes, hoy 
más que nunca, llevan en su corazón la pregunta «¿dónde vive 
el Señor?». Lo están buscando quizás sin saberlo. No tienen el 
vocabulario para decirlo, pero tienen esa sed profunda que no 
deja el corazón en paz. Si falta el lenguaje correcto, seguramente 
no falta el corazón inquieto.

Cuán grande es nuestra responsabilidad, de nosotros que 
hemos encontrado a Jesús, que con Jesús nos detenemos 
frecuentemente, ¡cada día! Pero solo cuando este encuentro 
lo vivimos con fidelidad y consistencia, logramos entender y 
comprender la demanda silenciosa de los jóvenes. En esta lógica 
de un «silencio que interpela de manera ensordecedora», los 
auténticos educadores y pastores comunican con su testimonio y 
su fidelidad aquella chispa que solo sabe encender los corazones. 
A nosotros se nos ha entregado el «talento» de la buena noticia. 
¡Ay de nosotros si lo descuidamos, o, peor aún, si lo enterramos! 

ac
tu

ar
  S

er
vi

r c
on

 to
ta

l g
en

er
os

id
ad



54

En su breve pero intensa vida, Simone Weil (1909-1943), –filósofa, 
activista política y mística francesa, mujer desesperadamente 
en búsqueda–dejó una marca profunda en el pensamiento 
filosófico francés del siglo XX. En un cierto período de su vida 
estuvo en contacto con el padre Joseph-Marie Perrin, dominico. 
De esta experiencia ella escribe en su diario: 

No es por la forma en que un hombre habla de Dios, sino por 
la forma en que habla de las cosas terrenas, como se puede 
discernir mejor si su alma ha permanecido en el fuego del 
amor a Dios11.

Es una frase lapidaria que se adapta muy bien a nuestros 
contextos educativos pastorales. La mayoría de las veces 
nuestros encuentros con los jóvenes y con todos aquellos que 
el Señor nos hace encontrar son hechos de un simple contacto 
humano, disponibilidad generosa sobre necesidades y temas 
inmediatos. Sin embargo, ese espacio de clara humanidad se 
convierte en lugar de revelación del amor de Dios: en esos 
momentos ocupamos un «terreno sagrado» que no hay que 
pisotear. En los patios del mundo, nuestra presencia no es solo 
física, sino que lleva lo que nuestro corazón encierra. Incluso 
hablando de «cosas terrenales», sin saberlo comunicamos 

11	 Simone Weil, Quaderno IV, pp. 182-183 [Escritos esenciales, Sal Terrae, 
Santander, 2000]



55

«quién» o «qué» en nuestro corazón hemos acogido y hospedado. 
En estos momentos sencillos, nuestra presencia, portadora de un 
corazón sano, facilita de manera sorprendente el desvelamiento 
del proyecto de Dios para cada joven con que nos cruzamos. 
Bienaventurados nosotros si somos continuamente conscientes 
de ello. Bienaventurados los jóvenes que se encuentran con 
estos siervos creyentes, generosos y llenos de alegría verdadera 
y auténtica.

c.  La audacia de la fe

Por último, no hay que tener ni miedo ni vergüenza: favorezcamos 
a nivel personal y comunitario la audacia de la fe. No se 
trata de una actitud que desafía al mundo, mucho menos un 
fundamentalismo sin sentido. Se trata, más bien, de una opción 
que nos radica en Cristo, y así vamos al encuentro del mundo. No 
se trata de oponerse, sino de favorecer espacios de fraternidad, 
promover la cultura del diálogo, vivir relaciones marcadas por la 
compasión y la empatía.

En un pasaje de la encíclica Lumen fidei, el papa Francisco 
se detiene sobre la potencialidad de una fe que no pretende 
conquistar sino colaborar al bien común. Como portadores de 
un carisma que educa y evangeliza, la reflexión del Papa nos 
ilumina y nos impulsa a seguir adelante.

ac
tu

ar
  S

er
vi

r c
on

 to
ta

l g
en

er
os

id
ad



56

La fe no aparta del mundo ni es ajena a los afanes concretos 
de los hombres de nuestro tiempo. Sin un amor fiable, nada 
podría mantener verdaderamente unidos a los hombres. La 
unidad entre ellos se podría concebir solo como fundada 
en la utilidad, en la suma de intereses, en el miedo, pero 
no en la bondad de vivir juntos, ni en la alegría que la sola 
presencia del otro puede suscitar (n.51).

El Papa recuerda que esta toma de posición se convierte en un don 
inestimable por sus consecuencias sociales. Esta llamada para 
nosotros, Grupos de la Familia Salesiana, es crucial porque nos 
advierte del peligro de considerar «la fe» como una «propiedad 
privada», que tenemos en contraposición a los demás. Ese no es 
el sentido de la llamada. Recordando el contexto de la fiesta de 
Caná, el vino es para todos, incluso para los que no han hecho 
bien los cálculos, también para los que han entrado sin saber en 
la fiesta, y para los mendigos de paso. La fe en Cristo, como el 
vino nuevo, inaugura la fiesta de la alianza. He aquí las palabras 
del Papa Francisco:

La fe permite comprender la arquitectura de las relaciones 
humanas, porque capta su fundamento último y su destino 
definitivo en Dios, en su amor, y así ilumina el arte de la 
edificación, contribuyendo al bien común. Sí, la fe es un bien 
para todos, es un bien común; su luz no luce solo dentro de la 
Iglesia ni sirve únicamente para construir una ciudad eterna 



57

en el más allá; nos ayuda a edificar nuestras sociedades, 
para que avancen hacia el futuro con esperanza (n.51).

La audacia de la fe es una confirmación de que queremos 
tomar en serio la llamada a ser cooperadores en el proyecto 
de Dios para los jóvenes. Esta llamada Don Bosco la vivió con 
una extraordinaria conciencia y lo hizo convertirse en sistema, 
proyecto, experiencia familiar. La suya era una audacia que le 
hizo decir (y vivir): «En las cosas que benefician a la juventud 
precaria o sirven para ganar almas a Dios, yo corro adelante 
hasta la temeridad»12. 

La audacia de la fe la vivimos para favorecer un futuro marcado 
por la esperanza. La audacia de la fe que encuentra sus raíces en 
el corazón del educador, del pastor, que nunca deja de amar, de 
esperar, de querer bien a su rebaño.

12 Carta al señor Vespignani, 11 de abril de 1877, en Francesco MOTTO (a cura di), 
Giovanni BOSCO, Epistolario, Vol. V (1876-1877), LAS-Roma 2012, p.344. [Cita en 
Const. 19]

ac
tu

ar
  S

er
vi

r c
on

 to
ta

l g
en

er
os

id
ad





59

Invitación a la reflexión

•	No tengamos miedo de interrogarnos a nivel íntimo y 
sincero si realmente estamos sirviendo a los jóvenes 
o si estamos usándolos para nuestra agenda y por 
razones personales.

•	 Llamados como Comunidad a educar con el corazón 
del buen pastor, nos esforzamos por encontrar 
momentos que fortalezcan en nosotros la conciencia 
de que nuestra presencia y nuestra contribución están 
destinadas a favorecer el descubrimiento del proyecto 
de Dios para cada joven.

•	Recordando la frase de Simone Weil, ¿mi alma está 
habitando en el fuego del amor de Dios? Si no habito 
en este horno de amor de Dios, ¡poco importa donde es 
la alternativa, dónde decido vivir!



60



15
0

sa
le

si
an

os
  c

oo
pe

ra
do

re
s



62

5. 150 años – Salesianos Cooperadores: el 
sueño profético de Don Bosco continúa
Os invito a mirar la conmemoración del 150° de la fundación del 
Salesianos Cooperadores como una experiencia que prolonga la 
palabra de María a los siervos: «Haced lo que él os diga».

Las reflexiones hechas hasta aquí las podemos ver actualizadas 
en el proyecto que Don Bosco maduraba desde el inicio de su 
misión en Valdocco.

•	 El corazón de Don Bosco era un corazón abierto a acoger los 
signos de los tiempos, con sus desafíos y oportunidades.

•	 Desde el principio era un camino arraigado en la fe en Cristo, 
y esta experiencia personal suya tenía únicamente en Cristo 
su punto de partida.

•	 La propuesta que iba madurando tenía como objetivo ofrecer 
a los jóvenes y a sus primeros colaboradores una llamada a 
descubrir y vivir su proyecto de vida con libertad.

•	 En un ambiente sano y santo, donde la razón (racionalidad) y 
la fe (religión) se alimentaban mutuamente en un contexto 
de amorevolezza, este camino tenía el único propósito de 
servir a los jóvenes con completa generosidad y de amarlos sin 
condiciones.



63

En las últimas décadas hemos tenido varias ocasiones y 
momentos de reflexión que nos están ayudando a contemplar la 
experiencia de los Salesianos Cooperadores a la luz del carisma 
salesiano. Me refiero a tres fuentes que durante este año pueden 
alimentar tantos momentos de estudio y reflexión, como también 
de búsqueda hacia nuevas y creativas propuestas pastorales.

Don Pietro Braido dedica varias páginas a los Salesianos 
Cooperadores13.  Aquí solo quiero mencionar algunas ideas para 
una visión de conjunto que nos ofrece una memoria proyectada 
más allá de la inmediatez histórica y temporal. Si hacemos 
verdadera memoria de las opciones de Don Bosco, nos damos 
cuenta que el tema del AGUINALDO 2026 está en plena sintonía 
con su acción, siendo él siempre atento y obediente a la dirección 
del soplo del Espíritu de Dios.

La idea de Don Bosco era crear una verdadera fuerza misionera 
organizada, un «ejército potencialmente ilimitado de personas, 
hombres y mujeres». La característica revolucionaria era que 
estos miembros compartirían la misión salesiana permaneciendo 
en el mundo, sin la obligación de los votos religiosos (pobreza, 

13 P. Braido, Don Bosco prete dei giovani nel secolo delle libertà. Vol. 2, LAS 
2009. Suggerisco la lettura del Capitolo ventiduesimo, Un progetto di solidarietà 
cattolica nella missione tra i giovani (1873-1877), pp.173-205 [Edición española: 
Don Bosco sacerdote de los jóvenes en el siglo de las libertades, vol. 2, Didascalia, 
Rosario-Argentina, 2009. Sugiero la lectura del capítulo 22, Un proyecto de 
solidaridad católica en la misión entre los jóvenes pp.180-214.

15
0 

 sa
le

si
an

os
 c

oo
pe

ra
do

re
s



64

castidad, obediencia) ni de la vida comunitaria típica de los 
religiosos. Estaban llamados a vivir una fe «evangelizadora y 
civilizadora» en su contexto cotidiano.

Desde los inicios del Oratorio, Don Bosco siempre había podido 
contar con la colaboración de sacerdotes y laicos. La verdadera 
novedad estaba en dar a esta colaboración una forma oficial y 
estructurada: una Asociación o Unión eclesial. Esta entidad habría 
sido formalmente «agregada» a la Sociedad Salesiana, creando 
un vínculo espiritual y jurídico reconocido.

La idea no surgió de la nada. Ya en los borradores de las 
Constituciones Salesianas de los años 60, Don Bosco había 
previsto un capítulo sobre los «Socios Externos». Aunque esta 
propuesta fue inicialmente rechazada por las autoridades 
vaticanas, Don Bosco no se rindió. Él quería transformar una red 
de ayudas espontáneas e informales en una familia espiritual 
reconocida, con una identidad precisa y un papel activo en la 
misión salesiana.

En la Introducción de 1854 al Plan de reglamento para 
el Oratorio masculino de S. Francisco de Sales, Don Bosco 
expresaba la esperanza de que el «servir de norma (...) 
para administrar esta parte del sagrado ministerio, y de 
guía a las personas eclesiásticas y seglares que con 
caritativa solicitud en buen número consagran allí sus 



65

fatigas». Efectivamente, se había multiplicado el número 
de colaboradores eclesiásticos y laicos, a quienes amaba 
recordar. (Braido, 180)

La original visión de Don Bosco todavía nos interpela, porque 
nos invita a renovar hoy ese mismo espíritu apostólico que él 
soñaba como base y fundamento. Para Don Bosco la figura del 
Salesiano Cooperador era como una figura poliédrica con una 
identidad y una misión bien precisas.

Su identidad era la de un salesiano en el mundo: cristiano (laico, 
sacerdote, hombre o mujer) que vive el espíritu salesiano en 
su propia condición de vida, en familia y en sociedad. No es un 
religioso, pero comparte con los religiosos salesianos el mismo 
corazón y la misma pasión por la salvación de los jóvenes.

Su misión tenía un doble objetivo: el de la santificación personal 
(«hacer el bien a sí mismos»: es decir, llamado a vivir una vida 
cristiana ejemplar, con un estilo de vida sencillo y virtuoso, casi 
como si estuviera «en Congregación»). Luego la salvación de los 
demás, la acción apostólica, con el objetivo de un compromiso 
activo por el prójimo, con un enfoque especial en la «juventud 
en peligro».

Don Bosco, con gran pragmatismo, estableció que quien no 
podía realizar estas obras directamente («por sí mismo») podía 
sin embargo contribuir apoyando a quien las hacía («por medio 

15
0 

 sa
le

si
an

os
 c

oo
pe

ra
do

re
s



66

de otros»). Este principio hacía la experiencia accesible a 
todos, independientemente de la edad, la salud o los recursos 
económicos.

Don Egidio Viganò en su carta La Asociación de Cooperadores 
Salesianos14,  con ocasión de la promulgación solemne del 
entonces nuevo Reglamento de vida apostólica de la Asociación 
de Cooperadores Salesianos, 1986, escribía que este nuevo 
Reglamento no era una simple actualización normativa, sino 
un acontecimiento de alcance histórico que completaba la 
renovación postconciliar de toda la Familia Salesiana. Escribe 
don Viganò que mientras «Don Bosco no considero finalizada 
su larga y nada fácil mision de fundador hasta que logró dar 
estructura valida y documento de identidad propio a esta 
Asociación, que, de algún modo y como en germen, había estado 
presente en los mismos comienzos de su proyecto en favor de la 
obra de los oratorios».

Añade, además, que el carisma salesiano tiene en sí mismo 
una «vitalidad dúctil» que le permite adaptarse a los tiempos 
sin perder su esencia. Don Bosco había partido de la intuición 
fundamental de la misión juvenil y de la urgencia de tener 
colaboradores permanentes. Solo después de más de treinta 

14 E. Viganò, La Asociación de Cooperadores Salesianos, Carta publicada en ACG 
n. 318, 1986.



67

años de discernimiento, desde 1841 hasta 1876, había logrado 
dar forma definitiva a su proyecto, pasando de una dimensión 
diocesana a una vocación universal.

Don Pascual Chávez, por último, en una intervención sobre El 
Cooperador en la mente de Don Bosco15,  comenta «El Proyecto 
de Vida Apostólica: camino de fidelidad al carisma de Don Bosco», 
subrayando la intuición original de Don Bosco y recordando la 
célebre frase: «Yo tengo necesidad de todos!». En esta expresión 
encontramos sintetizada de manera completa su visión, que no 
se reduce a ver a los Cooperadores como simples ayudantes, sino 
como protagonistas esenciales de una amplia red de colaboración 
que ha hecho posible la difusión mundial de la obra salesiana.

Don Chávez escribe que la identidad del Cooperador, según Don 
Bosco, se articula en tres dimensiones fundamentales: primero, es 
un cristiano católico; segundo, tiene una vocación secular; tercero, 
es salesiano en el mundo, recordando la misma conferencia de 
Don Bosco en 1885. En esa conferencia Don Bosco dijo:

 ¿Qué significa ser Cooperador salesiano? « Ser Cooperador 
Salesiano quiere decir concurrir junto con otros al 
sostenimiento de una obra fundada bajo los auspicios de 
san Francisco de Sales, la cual tiene por fin ayudar a la santa 

15 https://www.asscc-mondiale.org/webSite/wp-content/uploads/2016/02/
congrmond2012_interventorm_spagnolo.pdf

15
0 

 sa
le

si
an

os
 c

oo
pe

ra
do

re
s



68

Iglesia en sus más urgentes necesidades. De este modo, se 
concurre a promover una obra sumamente recomendada por 
el Padre Santo, porque prepara los jovencitos a la virtud, al 
camino del santuario. Tiene ésta como fin principal instruir 
a la juventud, que, hoy en día, se ha convertido en blanco de 
los malos, y promover en medio del mundo, en los colegios, 
en los hospicios, en los oratorios festivos, en las familias, 
el amor a la religión, las buenas costumbres, la oración, la 
frecuencia de los Sacramentos y otras cosas»16. 

A la luz de esta visión de Don Bosco, el Proyecto de Vida Apostólica 
(PVA) traza el camino para convertirse en un testimonio auténtico 
del proyecto de Dios en favor del crecimiento integral de los jóvenes. 
Este camino se hace real cuando los Salesianos Cooperadores se 
comprometen a:

•	 asegurar la identidad de la Asociación mediante una fidelidad 
dinámica al carisma original. El estudio y la reflexión del 
carisma sea fuente que nutre continuamente la comprensión 
y la vivencia de la llamada;

•	 reforzar la unidad de los miembros en su diversidad. La riqueza 
del origen y la variedad de los dones que cada miembro tiene 
y la situación personal de cada uno, sea una oportunidad para 

16  Bollettino Salesiano Luglio 1885, Anno IX. n. 7: [la cita se puede encontrar en 
MB XVII, 463; MBe XVII, 398].



69

crear espacios de convergencia, de compartir y de habitar 
nuevos espacios de acción;

•	 por último, promover la vitalidad misionera de cada Cooperador. 
La llamada a sentirnos como Don Bosco quiere decir ser 
guiados por un corazón listo «para salir», un corazón que se 
siente enviado, un corazón misionero. Esta convicción supera 
el peligro de un cierre que termina por hacer perder el fuego 
de la llamada.

Junto a estas propuestas de don Pascual Chávez, vale la pena reiterar 
su invitación para que no perdamos esa frescura que Don Bosco 
comunicaba y que hoy nos corresponde no perder, no debilitar. Su 
proyecto, todavía hoy, muestra su valor en la medida en que cada 
Salesiano Cooperador busca ser, ante todo, una persona dedicada al 
bien común en el ámbito político, social y humanitario. Desde esta 
perspectiva, en segundo lugar, la atención privilegiada a los pobres 
y excluidos se convierte en la fuerza que impulsa la acción pastoral. 
En tercer lugar, se reafirma el compromiso por una comunidad 
creyente, en sostener la vitalidad a la Iglesia mediante un espíritu 
de servicio auténtico, verdadero y sin intereses. Por último, la 
invitación a formarse continuamente para que el testimonio en su 
conjunto y en todas partes se nutra de esa espiritualidad laical que 
forma a la vida evangélica, una vida portadora de la buena noticia, 
fermento en la sociedad.

15
0 

 sa
le

si
an

os
 c

oo
pe

ra
do

re
s





al
gu

na
s

pr
op

ue
st

as
   

   
  p

as
to

ra
le

es



72

6. Algunas propuestas pastorales
En esta última parte ofrezco algunas propuestas pastorales 
que pueden ser estudiadas y discutidas dentro de los diversos 
Grupos de la Familia Salesiana. Son propuestas que emergen de 
las diversas consideraciones hasta aquí expuestas y que están 
íntimamente relacionadas con la Palabra de Dios que nos ha 
acompañado en este AGUINALDO 2026. El deseo, para mí y para 
cada uno de los miembros de la Familia Salesiana, es poner 
siempre ante nosotros la fuerza y la luz de la Palabra. Desde esta 
energía pedimos al Espíritu de Dios que nos conceda coraje y 
determinación para vivir con fe el mensaje de Jesús, y viviéndolo 
para llevar el «vino de la esperanza» a los jóvenes.

1. «Haced lo que él os diga»: hacia una pedagogía de 
la escucha personal

Las palabras de María a los siervos de Caná se ofrecen como 
un verdadero método educativo. María invita a una escucha 
personal que lleva del individualismo indiferente a la autonomía 
responsable y solidaria, del conformismo exterior estéril a la 
conversión del corazón.

•	 Eduquemos a los jóvenes a la escucha personal de la palabra 
de Dios hacia una fe adulta y consciente.



73

•	 Promovamos el discernimiento a nivel personal y comunitario, 
de grupos y de asambleas.

2.  María en Caná: educadora de la libertad auténtica
María no obliga a los siervos, sino que los orienta hacia Aquel 
que puede transformar su vida. Es el modelo de todo auténtico 
educador en la fe: no imponer, sino proponer; no obligar, sino 
acompañar; no sustituirse, sino hacerse capaz..

•	 Crecemos como educadores y educadoras que ayudan a los 
jóvenes a plantearse las preguntas correctas, evitando el 
peligro de dar respuestas prefabricadas.

•	 Nos hacemos conscientes de que la autoridad nace del 
testimonio coherente y auténtico, no del autoritarismo 
sofocante.

•	 Aceptamos que educar a la libertad significa también prevenir 
el riesgo del «no», de una respuesta negativa, de un rechazo, y 
que en todo caso es necesario respetar siempre las opciones 
de los jóvenes dentro de un camino gradual de crecimiento.

3.  El arte de leer los signos del tiempo con los jóvenes
Una pastoral encarnada sabe leer la realidad juvenil sin 
prejuicios ni nostalgia del pasado. Los jóvenes viven en un 

 p
ro

pu
es

ta
s 

pa
st

or
al

ee
s



74

mundo complejo, atravesado por desafíos inéditos: la revolución 
digital, la incertidumbre del futuro, la crisis de las instituciones 
tradicionales, las nuevas formas de pobreza existencial.

•	 Escuchemos con empatía: antes de juzgar, tratemos de 
entender el mundo juvenil desde dentro.

•	 Hacemos una lectura sapiencial: vemos en los cambios 
culturales no solo amenazas, sino también oportunidades 
para el anuncio.

•	 Promovemos la conversación en el Espíritu: la «sinodalidad» 
la vivimos de manera evidente cuando involucramos a los 
jóvenes mismos en la escucha recíproca, en el análisis de su 
realidad y en la formulación de nuevas propuestas.

•	 Con una mirada de fe, reconocemos la acción de Dios incluso 
en las situaciones aparentemente más alejadas del Evangelio.

4.  Elegir: la libertad cristiana como respuesta 
vocacional

Uno de los puntos más delicados de la pastoral juvenil salesiana 
de hoy es la relación entre fe y libertad. Solo la «escucha libre» 
permite experimentar la fuerza liberadora del Evangelio.



75

•	 Ofrecemos a los jóvenes espacios y experiencias de un 
cristianismo valiente, no temeroso, una propuesta de vida 
cristiana sencilla y creíble.

•	 Nos orientamos a la acción: toda acción y propuesta concreta 
sean vividas y guiadas por la Palabra para que se conviertan 
en signos de una espiritualidad integral. El servicio surge 
entonces como expresión natural de una fe madura y de una 
libertad auténtica.

5. Los 150 años de los Salesianos Cooperadores: un 
modelo para hoy

La conmemoración de los 150 años de los Salesianos 
Cooperadores ofrece a la misión salesiana una oportunidad 
única: el sueño de Don Bosco de un «gran movimiento de 
personas» comprometidas con el bien de la juventud.

•	 Protagonismo juvenil: los jóvenes no son solo destinatarios 
de la acción pastoral, sino sujetos activos. Como los primeros 
Cooperadores desde el principio, los jóvenes han compartido 
el sueño de Don Bosco. Lo mismo debe valer para los 
jóvenes de hoy: están llamados a ser protagonistas de la 
evangelización, de manera más explícita que sus coetáneos.

pr
op

ue
st

as
 p

as
to

ra
le

es



76

•	 Alianzas educativas: la misión salesiana no puede ser obra 
de individuos, sino que requiere redes de colaboración entre 
familias, comunidades cristianas, escuelas, asociaciones y el 
mundo del trabajo. Los Salesianos Cooperadores de ayer y de 
hoy representan este espíritu de alianza pastoral.

•	 Dimensión misionera: el carisma salesiano es intrínsecamente 
misionero. Toda opción pastoral no puede limitarse a la 
conservación de lo existente, sino que debe abrirse a las 
periferias, a las nuevas pobrezas, a los jóvenes más alejados.

•	 Laicidad fecunda: los Salesianos Cooperadores testimonian 
la belleza de la vocación laical en la Iglesia. Esto significa 
valorar y tomar en serio el papel específico de los laicos en la 
educación a la fe, respetando y promoviendo su competencia 
y autonomía.

Conclusión

El AGUINALDO 2026 entrega a la Familia Salesiana un progra-
ma en conjunto exigente y fascinante. En un tiempo en que los 
jóvenes a menudo son descritos solo en términos de proble-
maticidad o fragilidad, la propuesta salesiana los mira con los 
ojos de la fe: cuando encuentran propuestas creíbles y testigos 
autorizados, los jóvenes se muestran portadores sinceros de do-



77

nes específicos, realmente capaces de escuchar auténticamente, 
dispuestos a tomar decisiones generosas.

Como María en Caná, nosotros educadores y educadoras en la 
fe estamos llamados a dar testimonio de Cristo a los jóvenes, 
no como «objeto» sino como relación liberadora, para proponer 
la vida cristiana no como reglas a seguir, sino como plenitud de 
vida ofrecida gratuitamente. «Haced lo que él os diga» no es una 
invitación a la obediencia ciega, sino a la libertad responsable 
comunicada por quien ya ha encontrado y experimenta el Amor, 
y quiere compartirlo porque en él está la verdadera vida.

Termino con una reflexión de Romano Guardini17. Él afirma que 
nuestra fe es una «“fe contestada”, que debe verificar continua-
mente su propio fundamento, y desechar tal vez lo diverso y lo 
bello para atenerse solo a lo esencial». Esto quiere decir que 
cuando surge la duda o el desaliento, que a menudo nos atacan 
en nuestra misión, nos damos cuenta de que la verdadera fe es 
aquella «que siempre de nuevo se levanta contra la duda. [… ] 
Esa característica forma de fe que (san Juan Enrique) Newman 
tan bien describió cuando afirmó que “creer” significa “poder sos-
tener la duda”».

17 R. Guardini, Sorge um dem Menschen, Bd. I, Werkbund, Würzburg 1962, tr. it. di 
Albino Babolin, Ansia per l’uomo, vol. I, Morcelliana, Brescia 1970, p. 130.

pr
op

ue
st

as
 p

as
to

ra
le

es



78

El vino nuevo de las bodas de Caná, que simboliza la novedad 
promovida por quien cree, nosotros lo llevamos con alegría y 
esperanza también y, sobre todo, en medio de desafíos y dificul-
tades, dudas e incertidumbres. Tanto en la Iglesia como en la 
sociedad, los jóvenes que acompañamos son portadores de una 
sed de vida auténtica. Tratan de encontrar creyentes, que comu-
nican una propuesta cristiana creíble y por eso son creídos por 
ellos. Este es el desafío que el AGUINALDO 2026 nos confía a 
todos nosotros de la Familia Salesiana, que tenemos en cuenta 
a las nuevas generaciones.

El sueño de Don Bosco continúa cada vez que un joven descubre 
en los educadores y pastores que no encuentra un límite a su 
libertad, sino el camino para llegar a ser plenamente él mismo, 
un creyente que vive su fe al servicio de sus hermanos. Esta es 
la «buena noticia» que la misión salesiana está llamada a anun-
ciar: la audacia de la fe y el gozo del compartir.

Este es el AGUINALDO que con alegría y emoción os ofrezco, y 
que me comprometo a vivir yo primero.






